े लेखक सेठ कन्हैयालाल पोदार



नागरीप्रचारिणी सभा, काशी

ना॰प्र॰ सभा काशी



लेखक

सेठ कन्हैयालाल पोदार



नागरीप्रच।रिग्णी सभा काशी

प्रकाशक—नागरीप्रचारिणी सभा, काशी मुद्रक—महताव राय, नागरी मुद्रण, काशी संवत २०११, द्वितीय संस्करण १५०० प्रति मूल्य ४)





स्व० कुँवर श्रीरामविलास जी पोदार

#### दो शब्द

कुँवर रामबिलासजी पोदार नवलगढ़ तथा बंबई के लब्धप्रतिष्ठ ब्यापारी सेठ आनंदीलालजी पोदार के कनिष्ठतम पुत्र थे। उनका जन्म ३ सितम्बर सन् १६१३ को बम्बई नगर में हुआ था। 'प्रसाद चिन्हानि पुरः फलानि' के अनुसार उनकी गुण-गरिमा बाल्यकाल ही से प्रगट होने लग गई थी।

प्रारम्भिक शिक्षा घर में ही प्राप्त करने के बाद रामिबलास जी बम्बई के मारवाड़ी विद्यालय हाई स्कूल में प्रविष्ट हुए; वहाँ से उन्होंने मैट्रिक्युलेशन परीक्षा पास की । इसके बाद वे सेंट जेवियर्स कालेज में भरती हुए और सन् १६३४ में उन्होंने बी॰ ए॰ की उपाधि प्राप्त की । इसके एक वर्ष पिहले ही कलकत्ते के मान्य व्यवसायी सेठ भूधरमल जी राजगिंद्रया की सुपुत्री कुमारी ज्ञानवती से उनका विवाह सम्बन्ध हो गया था। तदनन्तर वे एम॰ ए॰, एल-एल॰ बी॰ का अध्ययन करने लगे, पर व्यापार सम्बन्धी उत्तरदायित्व के बढ़ते जाने के कारण उन्हें अध्ययन स्थिगत कर देना पड़ा।

मैट्रिक्युलेशन पास करने के बाद से ही रामिबलासजी ने व्यापार की ओर ध्यान देना आरम्भ कर दिया था और बी० ए० पास करने के बाद तो आनर्न्दालाल पोदार एण्ड को० की सम्हाल और देख-रेख का अधिकांश कार्य-भार उन पर आ पड़ा। अपने थोड़े से व्यापारिक जीवन में भी उन्होंने बहुत अधिक सफलता प्राप्त कर दिखाई और न केवल फर्म के प्रत्येक विभाग की ही उन्नित की किंतु अनेक नवीन विभाग भी स्थापित किये।

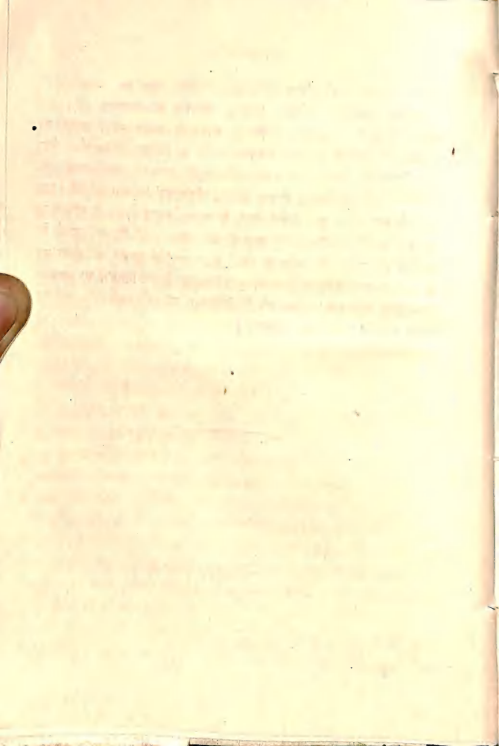
व्यापारोन्नति से अधिक महत्वपूर्ण उनकी समाज सेवा तथा देशभक्ति थी। अध्ययन-काल में भी वे असहाय छात्रों की हर तरह से मदद किया करते थे। पुस्तकें दिलवा देना, कपड़े बनवाना या फीस आदि दे देना उनके नित्य के कार्य थे। मारवाड़ी युवकों की उन्नति के लिये उन्होंने 'मारवाड़ी स्पोर्टिङ्ग क्रव' की स्थापना की । बम्बई के प्रसिद्ध 'मेरी मेकर्स क्रव' के भी वे संरक्षक तथा संस्थापकों में थे।

शिक्षा-संस्थाओं से रामविलासजी को विशेष प्रोम था। 'सेंट जेवियर्स कालेज' के गुजराती इन्स्टीट्यूट की स्थापना में उनका प्रमुख भाग था। 'मारवाड़ी विद्यालय' तथा 'सीताराम पोद्दार बालिका विद्यालय' के प्रत्येक समारोह में वे बड़े उत्साह से भाग लेते थे। अपने पिता द्वारा स्थापित और संरक्षित संस्थाओं की सुव्यवस्था का उन्हें सदैव ध्यान रहता था। विशेषतः नवलगढ़ के 'सेट जी॰ बी॰ पोदार हाई स्कूल' और सांताक्रूज स्थित 'सेट आनंदीलाल पोदार हाई स्कूल' का तो प्रबंध भार बहुत कुछ उन्हीं पर था और उनकी देखरेख में इन संस्थाओं ने उल्लेखनीय उन्नति की।

रामिवलासजी को देश का भी पूरा ध्यान था। अल्पवयस्क होते हुए भी वे आधुनिक युग के उन्नत विचारों से भली भाँति परिचित हो गये थे। उनके विचार पूर्णतया राष्ट्रीय थे, जिनमें समाजवाद की भी कुछ झलक थी। कांग्रेस के प्रति उनकी श्रद्धा असीम थी और देश के महान् आन्दोलनों में उन्होंने बड़े नाजुक मौकों पर सहायता दी थी।

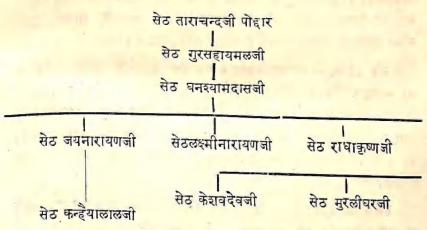
सब से बड़ी बात उनमें यह थी कि अन्य लक्ष्मीपात्रों की तरह वे कभी अर्थ-मदान्ध नहीं हुए । उनमें सहानुभूति, उदारता और स्वार्थत्याग कूट कूट कर भरे थे। उनका सादा गाईस्थ्य जीवन, कर्चव्यशीलता और निष्कपट व्यवहार अनुकरणीय था। संक्षेपतः रामविलासजी बड़े शिक्षाप्रेमी, विद्वान् और व्यापार-कुशल थे और इनसे भी बढ़ कर थी उनमें सदाचारिता, सौजन्य, सहृदयता और देशभक्ति। यदि वे जीवित रहते तो निःसंदेह समाज और देश की उनके द्वारा बहुत सेवा होती और वे जाति तथा देश का मुख उज्ज्वल करते, पर शोक है कि ६ जुलाई सन् १६३६ को कराल काल ने अकस्मात मोटर दुर्घटना के बहाने इस युवकरत्न को केवल २३ वर्ष की अवस्था में अपना ग्रास बना लिया।

ऐसे होनहार युवक के अकाल देहावसान से उसके कुडुम्बीवर्ग, भित्रों तथा उसके सम्पर्क में आनेवाले अन्य व्यक्तियों को कितना शोक हुआ, यह शब्दों द्वारा प्रगट नहीं किया जा सकता। सबने मिल कर उसकी स्मृति रक्षार्थ 'श्री रामिबलास पोदार स्मारक सिमिति' की स्थापना की। इस सिमिति ने मित्रों तथा प्रेमियों के विशेष आग्रह के कारण रामिबलासजी की जीवनी तथा स्मृतियों का संग्रह प्रकाशित करने 'का निश्चय किया और देश तथा विदेश के उच्चकोटि के साहित्य को हिन्दी भाषा में प्रकाशित करने के उद्देश्य से 'श्री रामिबलास पोदार स्मारक ग्रंथमाला' की स्थापना की। इस माला में चार सौरम पुष्प गुंफित करने के अनंतर संवत् १६६८ से सिमिति ने यह कार्य काशी नागरीप्रचारिणी सभा को सौंप दिया। सिमिति की इच्छा के अनुसार राष्ट्र भारत की अर्चना के लिए सुंदर सुरिमत सुमनो के संचय का जो दायित्व सभा ने लिया है उसकी पूर्ति में आशा है उसे विद्वहर्ग का सहयोग सुलम होगा और इस मालिका की दिवंगतात्मा की गौरवगरिमाक अनुरूप प्रस्तुत करने में उसे सफलता मिलेगी।



#### यन्थकार-परिचय

साहित्य-मर्मज्ञ सेठ कन्हैयालालजी पोद्दार का जन्म सं० १६२८ वि० में मधुरा नगरमें हुआ। इनके पिता का नाम सेठ जयनारायणजी था जो सुप्रसिद्ध ताराचन्द जी पोद्दार के प्रपौत्र थे। निम्नलिखित वंशावली से पाठकों को सब स्पष्ट हो जायगा—



सेठजी के पूर्वजों का निवास-स्थान चूरू (बीकानेर राज्य) में था। इसके पश्चात् वे लोग रामगढ़ (जयपुर राज्यान्तर्गत सीकर ठिकाना) में स्थायी रूप से रहने लगे। सं० १९०० के लगभग सेठ गुरसहायमलजी ने आकर मधुरा में श्री गोविन्ददेवजी का मंदिर बनवाया और उस समय से मधुरा में प्रायः निवास भी करने लगे।

सेठ जयनारायणजी अनन्य भगवद्भक्त थे, उनकी दानशीलता वजमंडल में सुप्रसिद्ध है। उनको अंग्रेजी शिक्षा में अरुचि थी, अतः सेठजी को धार्मिक तथा व्यापारिक शिक्षा हिंदी-सस्कृत में ही मिली। सं० १६४० में पिताजी का देहांत हो जाने पर गृहस्थी और व्यापार का सारा भार इन्हीं पर आ पड़ा। इस समय इनकी अवस्था केवल १२ वर्ष की थी, परन्तु इन्होंने छैर्य न छोड़ा, और व्यापारादि में संलग्न रहते हुए भी वे विद्याध्ययन की ओर प्रयत्नशील रहे। श्रीभद्धागवत, श्री वाल्मीकीय रामायण तथा श्री रामचिरत मानस आदि के निरंतर पठन तथा मनन के कारण इनके हृदय में काव्य-संबंधी अभिरुचि जागृत हो गई और साहित्य-ग्रंथों के अध्ययन का अनुराग बढ़ता गया। सेठजी काव्य-रचना का भी अभ्यास करने लगे।

सं० १६४७ में इनका भर्न हिर के तीनों शतकों का व्रजभाषा पद्यानुवाद कालाकांकर (प्रतापगढ़) के प्रसिद्ध दैनिक 'हिन्दोस्तान' में निकला तब से समय-समय पर सामयिक पत्र-पत्रिकाओं जैसे सरस्वती, माधुरी, सुधा, वीणा आदि में इनकी रचनाएँ प्रकाशित होती रही हैं।

सं० १६५६ में अल्ङ्कारप्रकाश नामक ग्रंथ प्रकाशित हुआ। हिंदी में यह अल्ङ्कार विषयक गद्यात्मक विवेचन का सर्वप्रथम ग्रंथ था। इसमें सेठजी ने अलंकारों का नवोन शैली से विवेचन किया था। विद्यार्थियों के लिए यह ग्रंथ विशेष उपयोगी सिद्ध हुआ और इसका सर्वोपिर प्रमाण यह है कि हिंदी-साहित्य सम्मेलन ने मध्यमा परीक्षा के पाठ्य ग्रंथों में इसका समावेश किया।

इसके पश्चात् सेठजी का द्वितीय ग्रंथ पंडितराज जगन्नाथ कृत गङ्गालहरी का तथा तृतीय ग्रंथ श्री श्रीमद्भागवत के दशमस्कंध के ५ अध्यायों का समक्षोकी पद्यानुवाद पंचगीत के नाम से प्रकाशित हुआ।

तदनंतर इनकी प्रसिद्ध रचना 'हिंदी मेधदूत विमर्श' जनता के सामने आई। इसकी विस्तृत भूमिका में लेखक ने मेधदूत संबधी अनेक विषयों की खोजपूर्ण गवेषणा की है और कालिदास के समय-निरूपण के संबंध में ऐतिहासिक विवेचन किया है। इसके अतिरिक्त मेधदूत के समश्लोकी पद्य तथा गद्यानुवाद के साथ-साथ उस विषय की ऐतिहासिक, भौगोलिक और साहित्यिक बातों का भी विवेचन किया गया है।

सं॰ १६८३ में कनामक ग्रंथ आगरानाहु व्यल्यकनागरीप्रचारिणी सभा

द्वारा प्रकाशित हुआ। इसमें अलंकारों के साथ रस, ध्विन, व्यंग्य, गुण, रीति, काव्यदोष आदि सभी काव्याङ्गों का समावश किया गया है। यह ग्रंथ भी हिंदी-साहित्य-संमेलन की मध्यमा परीक्षा के लिए स्वीकृत हुआ था। यही नहीं बिल्क हिंदी के उद्घट लेखकों जैसे बा॰ जगन्नाथ दास 'भानु' लाला भगवानदीन आदि ने भी अपनी रचनाओं में इसका पर्याप्त उपयोग किया है।

सं० १९९१ तथा ९३ में काव्यकल्पद्रुम का नवीन संस्करण रस-मंजरी और अलंकारमंजरी के नाम से दो भागों में मुद्रित हुआ। इनमें काव्य-साहित्य जैसे जटिल विषय प्रसिद्ध संस्कृत ग्रंथों के आधार पर सरलतापूर्वक समझाये गये हैं। इन पुस्तकों में केवल विषय-निरूपण ही नहीं है किंतु आचार्यों के विभिन्न मतों का आलोचनात्मक विवेचन भी है। ये दोनों ग्रंथ हिंदी-साहित्य-संमेलन की उत्तमा परीक्षा तथा आगरा एवं कलकत्ता विश्वविद्यालयों की एम० ए० परोक्षाओं में निर्वाचित हैं। अभी हाल में हिंदी-साहित्य संमेलन ने मध्यमा के परीक्षार्थियों के लिए संक्षित्त अलंकारमंजरी इनसे लिखवा कर प्रकाशित की है।

सेठजी की नवीनतम कृति 'संस्कृत साहित्य का इतिहास' पाठकों के सामने है ही। यह प्रंथ कितना विवेचनापूर्ण, गम्भीर तथा उच्चकोटि का है, यह अध्ययन से ही ज्ञात होगा। यहाँ मैं केवल इतना ही कहूँगा कि हिन्दी भाषा में इस कोटि का ग्रन्थ आज तक प्रकाशित नहीं हुआ।

समालोचक के रूप में भी इनका हिन्दी संसार में एक विशिष्ट स्थान है। बा॰ जगन्नाथप्रसाद 'भानु' के काव्य प्रभाकर , लाला भगवानदीन की व्यंग्यार्थ मंजूषा , और अलङ्कारमंजूषा , पं॰ रामशंकर क्षुक्र (रसाल) के अलङ्कार

१ माधुरी वर्ष ७ खंड १ संख्या १ पृष्ठ ५४-६२ त्रौर त्रलङ्कार मंजरी की भूमिका माधुरी वर्ष ७ खग्ड १ संख्या ५ पृष्ठ द्वर-३७ माधुरी वर्ष ६ खग्ड २ संख्या ३ पृष्ट ३१३-३१८

३ माधुरी वर्ष द खराड २ संख्या ३ पृष्ठ २६०-६५ और अलङ्कार मंजरी की भूमिका तथा समालोचक त्रौमासिक हेमन्त १६८४ पृ० १५१-६०

पीयूष<sup>9</sup>, कविराजा मुरारिदान कृत जसवन्तजसोसूषण<sup>२</sup> आदि पर इनके आलो-चनात्मक लेख पत्रिकाओं में प्रकाशित होते रहे हैं जिनका प्रतिवाद आजतक नहीं निकला।

सेठजी साहित्य संसार में ही नहीं किन्तु मारवाड़ी समाज में भी एक विशेष स्थान रखते हैं। ये कुछ परंपरागत सनातनधर्म के दृढ़ अनुयायी हैं। मारवाड़ी समाज ने आपकी सामाजिक सेवाओं का समुचित आदर किया है। हाथरस में होनेवाछी प्रान्तीय मारवाड़ी अग्रवाछ महासभा का सभा-पतित्व इन्हींने ग्रहण किया था। अखिल भारतवर्षीय मारवाड़ी पंचायत का जो प्रथमाधिवेशन बम्बई में किया गया था उसका सभापति इन्हीं को बनाया गया था। छक्ष्मणगढ़ (जयपुर राज्यान्तर्गत सीकर ठिकाना) में होनेवाछ अखिल सनातन—धर्मानुयायी मारवाड़ी युवक-सम्मेलन के भी सभापति सेठजी ही थे। इन अधिवेशनों में दिये गये भाषण इनके धार्मिक तथा सामाजिक विचारों के अच्छे परिचायक हैं।

विद्वान् होने के साथ-साथ सेठजी बड़े मिलनसार, सादगी-पसन्द और विनोद-प्रिय व्यक्ति हैं। एक बार सम्पर्क में आनेवाला भी इनके व्यक्तित्व से प्रभावित हुए बिना नहीं रहता। व्यापारादि कार्यों से समय निकाल कर इन्होंने जो साहित्य-सेवा की है, इसके लिए ये वास्तव में बघाई के पात्र हैं।

जवाहिरलाल जैन

१ माधुरी वर्ष = खरड २ संख्या ५ पृष्ट ५=६-६२ और अलङ्कार मंजरी की भूमिका २ द्विवेदी अभिनन्दन अन्थ और काव्यकलपदुम द्वि० सं० पृ० २२४-३२

#### भृमिका

''वन्दे कवीन्द्र वक्त्रेन्दुलास्यमन्दिरनर्तकीम् । देवीं सूक्तिपरिस्पन्दसुन्दराभिनयोज्ज्वलाम् ॥''

'साहित्य' शब्द सहित शब्द से भाव के अर्थ में 'ध्यज्' प्रत्यय के संयोग से बनता है। सहित का अर्थ है मेलन-सहित + ध्यज्=मेलनम्। साहित्यस्य भावः साहित्यम्। अर्थात् जिससे एक से अधिक वस्तु मिली हों वह 'साहित्य' कहा जाता है। शब्दशक्तिप्रकाशिका आदि प्रत्यों में साहित्य की जो—'तुल्यवदेवकित्रयान्वयित्वम् दृद्धिविशेषविषयत्वं साहित्यम्' इत्यादि परिभाषाएँ दी गई हैं उनसे भी यही अर्थ सिद्ध होता है। इसी अर्थ को लेकर भाषा-विशेष के समस्त विषयों का ग्रन्थ-समूह उस भाषा का साहित्य कहा जाता है। व्याकरण, न्याय, मीमांसा आदि शास्त्रों के ग्रन्थ-समूह के लिये साहित्य शब्द का प्रयोग किया गया है—

साहित्यपाथोनिधिमन्थनोत्थं,

काव्यामृतं रक्षत हे कवीन्द्राः। यत्तास्य दैत्या इव छुण्टनाय

> काव्यार्थचोराः प्रगुणी भवन्ति ॥ —विक्रमाङ्कदेवचरित १।११

इसमें संस्कृत के समस्त विषयों के ग्रन्थ-समूह के लिये सामान्य तथा साहित्य शब्द का व्यापक रूप में प्रयोग किया गया है। किन्तु प्राचीन-काल से ही साहित्य शब्द का प्रयोग अधिकतर काव्य के पर्यायवाची विशेष अर्थ में प्रचलित है। जैसे—

'पञ्चमी साहित्यविद्या इति यायावरीयः।'
—कविराज राजेशेखर काव्यमीमांसा पृ० ४

'व्याकरणमीमांसातर्कसाहित्यात्मकेषु चतुर्षु शास्त्रेषूपयोगात्।' --मुकुल भट्ट, अभिधावृत्तिमात्रिका पृ० २१

'मीमांसासारमेधात् पद्जलिधिविधोस्तर्कमाणिक्यकोशात्। साहित्यश्रीमुरारेवु धकुसुममधोः सौरिपादाञ्जभृङ्गात्।।'

—प्रतिहारेन्दुराज<sup>9</sup>

'विना न साहित्यविदा परत्र गुणाः कथब्बित्प्रथते कवीनां।'
- महाकवि मंखक, श्रीकण्डचरित २।१२

इन वाक्यों में काव्य के लिये ही 'साहित्य' शब्द का प्रयोग विभिन्न साहित्याचार्यों द्वारा किया गया है। अच्छा, अब यह विवेचनीय है कि सभी शास्त्रों के लिये व्यापक रूप में प्रयोन किये जाने वाले 'साहित्य' शब्द का 'काव्य' के विशेष अर्थ में क्षब से प्रयोग होने लगा है। उत्पर जिन के वाक्य उद्धृत किये गये हैं, वें साहित्याचार्य या काव्य-लेखक हैं और वे सभी लगभग ईसा की दशम शताब्दी में हुए हैं। किन्तु, इनके पूर्व भी काव्य के लिये 'साहित्य' का प्रयोग प्राचीन समय में अन्य शास्त्रकारों द्वारा भी किया गया है। भर्त हिर का समय मि० मेक्समूलर के मतानुसार ६५० ई० है१। भर्त हिर महान् वैय्याकरण भी ये इनकी 'सार' नामक महाभाष्य की टीका का परिचय कराते हुए व्याकरणाचार्य कैयट अपनी 'प्रदीप' टीका में कहते हैं—

'तथापि हरिवद्धेन सारेण प्रन्थसेतुना। क्रममाणः शनैः पारं तस्य प्राप्तोऽस्मि पङ्गुवत्॥'

ऐसे महान् व्याकरणाचार्य भर्तु हिरि ने भी 'साहित्य' शब्द का प्रयोग काव्य के लिये किया है—

'साहित्यसंगीतकलाविहीनः साक्षात्पशुः पुच्छविषाणहीनः।' वस उपलब्ध ग्रन्थों में ईसा के सप्तम शताब्दी के लगभग से काव्य के

१ देखिवे उद्भट का काव्यालङ्कारसारसंग्रह की व्याख्या का श्रन्तिम पद्य ।

१ देखिये India what can it teach us P. 347

विशेष अर्थ में साहित्य' शब्द का प्रयोग मिलता है। और इसका कारण यह है कि काब्य में शब्द और अर्थ दोनों सम्मिलित रूप में प्रयुक्त होते हैं। आचार्य भामह ने (जो ईसा की सप्तम शताब्दी के ही लगभग हुआ है) काब्य का लक्षण—

#### 'शब्दार्थौ सहितौ काब्यम्।'

—कान्यालङ्कार १।२६

यह लिखा है। किन्तु प्रश्न होता है कि शब्द और अर्थ परस्पर सापेक्ष होने के कारण काव्य के अतिरिक्त अन्य सभी शास्त्रों में भी शब्द और अर्थ सम्मिलित ही रहते हैं। ऐसी परिस्थित में अन्य शास्त्रों की अपेक्षा काव्य में प्रयुक्त शब्द और अर्थ में क्या विशेषता है, जिसके कारण काव्य को 'शब्दार्थों सहितों' कहा गया ? इस प्रश्न का समाधान राजशेखर की दी हुई साहित्य की

#### 'शब्दार्थयोर्यथावत्सहभावेन विद्या साहित्यविद्या।'

—काव्यमीमांसा पृष्ठ ५

इस परिभाषा द्वारा हो जाता है। इस परिभाषा में 'यथावत् सहभाव' पद द्वारा स्पष्ट है कि कान्य में शब्द और अर्थ दोनों का सहभाव समान रूप में तुल्य-कक्ष होना अपेक्षित है, जब कि अन्य शास्त्रों में केवल अर्थ की प्रतीति के लिये ही शब्द का आश्रय लिया जाता है। किन्तु कान्य में शब्द के अनुरूप अर्थ का और अर्थ के अनुरूप शब्द का होना आवश्यक है। जैसा कि राजा-नक रुय्यक ने कहा है—

'न च काव्ये शास्त्रादिवदर्थप्रतीत्यर्थ शब्दमात्रं प्रयुज्यते । सिहतयोः शब्दार्थयोस्तत्र प्रयोगात् । साहित्यं तुल्यकक्षत्वेना-न्यून्यातिरिक्तत्वम् ।'

—व्यक्तिविवेक व्याख्या

वक्रोक्तिजीवितकार राजानक कुन्तक ने साहित्य शब्द का विवेचन करते हुए इस बात को और भी अधिक स्पष्ट कर दिया है। कुन्तक का कहना है—

"वाच्यार्थो वाचकःशब्दः प्रसिद्धमिति यद्यपि। तथापि काव्यमार्गेंऽस्मिन् परमार्थोयमेतयोः॥ शब्दो विवक्षितार्थेकवाचकोऽन्येषु सत्स्वपि। श्रर्थः सहृद्याल्हादकारिस्वस्पन्दसुन्दरः॥"

—वक्रोक्तिजीवित १।८-९

अर्थात् प्रथम तो अन्य शास्त्रों की अपेक्षा काव्य में प्रयुक्त किये जाने वाले शब्द और अर्थ में बड़ा मेद है। अन्य शास्त्रों में वर्णनीय अर्थ के किसी भी वाचक शब्द का प्रयोग किया जा सकता है। किन्तु काव्य में वर्णनीय अर्थ के वाचक अन्य बहुत से शब्दों के होते हुए भी ऐसे ही शब्द का प्रयोग होता है, जो किव के केवल विवक्षित (ईप्सित) अर्थ का ही वाचक होता है। इसी प्रकार अन्य शास्त्रों में अर्थ भी केवल विषय-प्रतिपादक मात्र होता है, किंतु काव्य में जो अर्थ होता है वह भी काव्य-मर्मन्न सहुदयजनों के चित्त को एक बार ही आव्हाद से परिष्ठुत करने वाला होता है। किर काव्य में शब्द और अर्थ का परस्पर सहित भाव (साहित्य) भी अन्य शास्त्रों की अपेचा विलक्षण होता है, वस काव्य के लिये 'साहित्य' शब्द का प्रयोग किये जाने में यही विशेषता है। कहा है—

'साहित्यमनयोः शोभा शालितां प्रति काष्यसौ । अन्यूनानतिरिक्तत्वमनोहारिण्यवस्थितिः ।'

—वक्रोक्तिजीवित १।१७

अर्थात् जिसमें शब्द और अर्थ दोनों की अन्यूनानितिरिक्त परस्पर में स्पर्धापूर्वक मनोहारिणी श्लाघनीय स्थिति हो वह साहित्य है। साहित्य में वाचक (शब्द) की वाचकान्तर के साथ और 'वाच्य (अर्थ) की वाच्यान्तर के साथ परस्पर एक की अपेक्षा दूसरे का अपकर्ष या उत्कर्ष न होकर समान रूप में स्थिति होना आवश्यक है। शब्द और अर्थ की ऐसी समान स्थिति अन्य शास्त्रों में न रहकर काव्य में ही रहती है। जैसे—

#### "द्वयं गतं सम्प्रति शोचनीयतां समागमप्रार्थनया कपालिनः। कला च सा कान्तिमती कलावतः त्वमस्य लोकस्य च नेत्रकौमुदी॥"

-कुमारसम्भव ५।७१

इस पद्य में भगवान शङ्कर के साथ विवाह के लिसे तपश्चर्या करती हुई पार्वतीजी के प्रति प्रेम-परीक्षा लेने को ब्रह्मचारी का छन्नवेश धारण करके गये हुए स्वयं श्री शङ्कर की उक्ति है—हे पार्वती, तेरे द्वारा कराली (महादेव) के समागम की प्रार्थना किये जाने के कारण अब दो व्यक्ति शोचनीय अवस्था को प्राप्त हो गये हैं। एक तो कलाधारी चन्द्रमा की वह कान्तिमती कला और दूसरी तू जो अखिल विश्व के नेत्रों को आल्हादकारिणी है।

भगवान् शक्कर के नाम-वाचक सहसों शब्दों के होते हुए भी यहाँ 'कपाछी' (नरकपाछों की माला धारण करनेवाला) शब्द का प्रयोग ही किन के विविक्षित अर्थ का (जो शक्कर को अत्यन्त घृणास्पद और निंद्य सूचन करना है उस अर्थ का) वाचक है। यदि 'कपाछी' के स्थान पर यहाँ 'पिनाकी' आदि शक्कर के नामवाचक किसी अन्य शब्द का प्रयोग किया जाता तो वह किन के इस विविक्षित अर्थ का वाचक नहीं हो सकता था। प्रत्युत 'पिनाकी' (धनुष धारण करनेवाला) आदि शब्द द्वारा शक्कर का वोरत्व आदि सूचन होता जो कि शक्कर की निन्दा के प्रसक्ष-विरुद्ध है। किर यहाँ 'सम्प्रति' और 'द्वयं' यह दोनों शब्द भी किन के इस विविक्षित अर्थ के वाचक होने के कारण इनका प्रयोग भी बहुत उपयुक्त हुआ है अर्थात् अब से पहिले कपाली के संसर्ग में रहने के कारण एक चन्द्रकला ही लोक में शोचनीय हो रही थी पर 'सम्प्रति'—अव——'कपाली' जैसे घृणास्पद व्यक्ति के समागम की प्रार्थना करनेवाली दूसरी त् भी उसी शोचनीय दशा को प्राप्त हो गई है। यहाँ 'प्रार्थनया' शब्द भी अपना एक महत्व रखता है। अर्थात् तेरी यह शोचनीय दशा

काकतालीय घटना द्वारा अकस्मात् नहीं हो गई है, किन्तु त् तो समझ बूझकर ऐसे अमझल और घृणास्पद व्यक्ति की प्राप्ति के लिये घोर तपश्चर्या द्वारा प्रार्थना कर रही है। इन शब्दों के अतिरिक्त यहाँ 'कलावतः' 'कान्तिमती' और 'लोकस्य च नेत्रकौमुदीं' यह विशेषणास्मक शब्द भी क्रमशः चन्द्रकला और पार्वतीजी के अलौकिक सौन्दर्य के उत्कर्षक और कपाली के साथ उनके सम्बन्ध की अयोग्यता-सूचक होने के कारण शोचनीय अवस्था की परिपृष्टि कर रहे हैं। अतः यहाँ एक शब्द दूसरे शब्द के साथ स्पद्धांपूर्वक समान रूप में चमत्कारक है। यह प्रधानतया शब्द सौन्दर्य विन्यास के परस्पर साहित्य का दिक्दर्शन है। अब देखिये, परस्पर वाच्य (अर्थ) के रमणीय-साहित्य का भी एक उदाहरण—

'तामभ्यगच्छद्घदितानुसारी मुनिः कुरोध्माहरणाय यातः । निषाद्विद्धाण्डजदर्शनोत्थः स्रोकत्वमापद्यत यस्य शोकः ।'

--रघुवंश १४।७०

इसमें भगवान् श्री रामचन्द्र की आज्ञा वश सीताजी को लक्ष्मणजी द्वारा वन में छोड़े जाने के बाद का वर्णन है कि—कुश और सिमधा लेने को जाते हुए कि ( महिंचे वाल्मीिक) सीताजी के रुदन का अनुसरण करते हुए उनके ( सीताजी के ) सन्मुख प्राप्त हुए। कौन से किय—वहीं कि जिनका वह शोक—जो व्याध द्वारा विद्ध किये गये कौछ पक्षी को देखने से उत्पन्न हुआ था—हलोक में परणित हो गया था।

यहाँ 'कवि' शब्द द्वारा निर्देश किये हुए मुनि का परिचय 'वाल्मीकि' कह देने मात्र से दिया जा सकता था। किन्तु यहाँ पद्य के उत्तरार्द्ध में महर्षि वाल्मीकिजी का परिचय पूर्वानुभूत कौज्ञ पक्षी के वृत्तान्त द्वारा देकर कविशेखर कालिदास ने यह सूचित किया है कि जिन परम कारुणिक मुनि के अन्तःकरण

का, वह शोकोद्गार जो एक पक्षी की शोचनीय दशा देखने पर उत्पन्न हुआ था, रहोक रूप में वहात् मुख से निकल पड़ा था, उनके अन्तःकरण की वह करणाण्लावित विवश दशा, जो निर्जन वन में परित्यक्ता जनकराज-पुत्री साके-ताधिपति महाराजाधिराज श्री रामचन्द्र को प्राणिया गर्भिणी सीताजी की ताहश अत्यन्त शोचनीय अवस्था को देखने पर हुई, किस प्रकार कथन की जा सकती है—अनिर्वचनीय है।

इस पद्य के पूर्वार्द्ध का अर्थ जिस प्रकार करुण रस परिपूर्ण है उसी प्रकार उत्तरार्द्ध का अर्थ करुण रस का परिपोषक होने के कारण दोनों अर्थ स्पर्दा-पूर्वक सहृदय-जनों के हृदय के आल्हादक हैं।

ऊपर के दोनों उदाहरणों में जिस प्रकार वाचक के साथ वाचकान्तर की तथा वाच्य के साथ वाच्यान्तर की समान रूप में सौन्दर्य-स्थिति है, उसी प्रकार वाचकों ( शब्दों ) की वाच्यों के (अर्थों) के साथ भी तुल्य-कक्षता है—वर्णनीय विषय के अनुकूछ पदावछी है। शब्द और अर्थ की परस्पर तुल्य-कक्षता का एक उदाहरण और भी देखिये—

#### "ततोऽरुणपरिस्पन्दमन्दीकृतवपुः शशी । दध्ने कामपरिक्षामकामिनीगण्डपाण्डुताम् ॥"†

अरुणोदय के प्रारम्भ समय में अस्तायमान निष्प्रम चन्द्रमा को यहाँ काम-पीड़ा से क्षीण-काय होनेवाली कामिनी के कपोलों की पाण्डुता धारण करनेवाला कहा गया है। अतः जिस प्रकार यहाँ निदर्शन अलङ्कार की स्थिति द्वारा अर्थ की चमत्कृति है उसी प्रकार स्पन्द, मन्द आदि में वर्णों की साम्यता के कारण वृत्यानुप्रास है उसके द्वारा शब्द की चमत्कृति भी है। यहाँ अर्थ

<sup>†</sup> इस पद्य को सुभाषितावली संख्या २१५३ में श्री वाल्मीकिजी का श्रीर काव्यप्रकाश की वामनाचार्य की टीका में पृ० ५६६ में महाभारत के द्रोणपर्व का कमलाकर भट्ट के श्रनुसार वताया गया है किन्तु यह वाल्मीकि रामायण श्रीर महाभारत दोनों ही में नहीं मिलता है।

और शब्द परस्पर स्पर्कापूर्वक शोभायमान हैं। इसके विपरीत जहाँ शब्द या अर्थ का समान-रूप में सह-भाव (साहित्य) नहीं होता है वह वर्णन साहित्य या सत्काव्य पद के अधिकार से च्युत भी हो जाता है। इसका भी एक उदा- हरण देखिये—

'कञ्जोलवेङ्चितद्दषत्परुषप्रहारै रङ्गान्यमूमि मकराकर मा वमंस्था । किं कौस्तुभेन भवतो विहितो न नाम याख्राप्रसारितकरः पुरुषोत्तमोऽपि ।'

- भहार शतक

इस पद्य में अन्योक्ति रूप में समुद्र को उपालम्म दिया गया है कि हे मकराकर, तू अपनी उत्तुङ्ग तरङ्गावली से सञ्चालित पाषाणों के भयङ्कर प्रहार से इन रत्नों का तिरस्कार न कर। देख, कौस्तुम रत्न ने तेरा कैसा यश प्रसिद्ध कर दिया है—जिसके लिये स्वयं पुरुषोत्तम भगवान् कृष्ण ने हाथ पसार कर तेरे से याचना की थी।

यद्यपि अन्य शास्त्रों के समान शब्दों द्वारा यहाँ अर्थ की प्रतीति अवश्य हो जाती है। किन्तु काब्योपयोगी यहाँ शब्द-प्रयोग समान रूप से नहीं हो पाया है। यहाँ सामान्य रूप में रत्नों की अवहेलना करने का समुद्र को उपा-लम्म देकर किव का ईप्सित तात्पर्य यह है कि उन रत्नों में के एक रत्न ने ही तेरा कितना उपकार किया है। किन्तु उत्तराई में सामान्य रूप में रत्नों का महत्व न बतला कर एक विशेष रत्न 'कौस्तुम' का प्रयोग किया है जिसके द्वारा सामान्यतया सभी रत्नों का महत्व-सूचन नहीं हो सका है—केवल कौस्तुम की ही प्रशंसा सूचित होती है। इस कथन से किव के दिये हुए उपालम्भात्मक अर्थ की पृष्टि नहीं हो सकी है—कौत्तुम के सिवा अन्य रत्न ऐसे महत्वपूर्ण न होने के कारण उनका तिरस्कार समुद्र द्वारा किया जाना अनुचित नहीं हो सकता। यदि तीसरे पाद में—'किं कौस्तुभेन विहितो' के स्थान पर—'एकेन

किन्न विहितो'—ऐसा प्रयोग किया जाता तो किन के निवक्षित अर्थ (उपा-लम्भ) की पृष्टि हो जाने से अर्थ के अनुरूप शब्दन्यास हो सकता था। क्योंकि उनका अर्थ यह होता कि 'जिनको तू अवहेलना कर रहा है उनमें के एक रल ही ने तेरा दिगन्त-व्यापी यश प्रसिद्ध कर दिया।'

इस विवेचन द्वारा स्पष्ट है कि शब्द और अर्थ का तुल्य-कक्ष सहभाव काव्य में ही होता है और इसलिये साहित्य शब्द का वास्तविक प्रयोग काव्य के लिये ही उपयुक्त और समुचित है। अस्तु। वर्तमान काल में 'साहित्य' शब्द का प्रयोग काव्यग्रन्थों के लिये ही रूढ़ हो रहा है।

काव्य या साहित्य क्या है। इस विषय पर संस्कृत के मुप्रसिद्ध आचार्यों ने अनेक रीति-ग्रन्थ लिखे हैं। उनमें काव्य-शास्त्र-सम्बन्धी अत्यन्त गवेषणा-पूर्ण गम्भीर विवेचन किया गया है। क्योंकि काव्य के रहस्य से अभिज्ञ होने के लिये एवं उसके आन्न्दानुभव के लिये काव्य-सम्बन्धी 'रीति' ग्रन्थ ही एक मात्र साधन हैं। केवल व्याकरण आदि शास्त्रों के जो विद्वान् हैं वे 'कर्णावतंस' और जधनकाञ्ची' आदि प्रयोगों के साहित्यिक रहस्यों को नहीं समझ सकते — साहित्य के अध्ययनशील विद्वान् ही यह जान सकते हैं कि इन शब्दों के प्रयोग में कौनसा निर्दोष है और कौनसा सदोष । रखुवंश आदि महाकाव्यों में किस-किस शब्द, पद अथवा वाक्य का प्रयोग स्थल विशेष पर क्यों किया गया है, और उन प्रयोगों में क्या विशेषता है—उन प्रयोगों के व्यक्यात्मक या अलङ्कारात्मक रचनाओं में क्या चमत्कार है उसका दिक्दर्शन ऊपर कराया ही गया है। इस रहस्य को साहित्य-मर्मज्ञ विद्वान् ही समझ सकते हैं। व्याकरण आदि शास्त्रों के ज्ञान से शब्दार्थ मात्र का ही बोध हो सकता है, न कि महाकवियों के रचना-रहस्य का। आलङ्कारिकों के शिरोमूषण महान् साहित्याचार्य ध्वनिकार ने कहा है—

<sup>\* &#</sup>x27;कर्णावतंस' का प्रयोग निर्दोष और 'जवनकांची' के प्रयोग में दोष है।

#### 'शब्दार्थशासनज्ञानमात्रेगौव न वेद्यते। वेद्यते स हि काव्यार्धतत्वज्ञैरेव केवलम्।।'

-ध्वन्यालोक १।७

अतएव संस्कृत-साहित्य के इतिहास में हमारे विचार में सर्व प्रथम काव्य-रीति ग्रन्थों का ऐतिहासिक विवेचन किया जाना ही उपयुक्त है।

प्रस्तुत प्रन्थ के प्रथम भाग में काव्य-शास्त्र के सुप्रसिद्ध रीति प्रन्थों के † एवं उनके प्रणेताओं से परिचय तथा काल-निर्णय के सन्वन्ध में ऐतिहासिक निरूपण किया गया है।

द्वितीय भाग में काव्य-प्रन्थों के विषय, काव्य का प्रयोजन ( फल ), काव्य का हेतु एवं काव्य के लक्षण आदि पर विभिन्न आचार्यों के मतों का मनोवैज्ञा-निक आलोचनात्मक विवरण और काव्य के सिद्धान्त, रस, अलङ्कार, रीति, वक्रोक्ति और ध्वनि का स्पष्टीकरण तथा इन पांचों सिद्धान्तों की प्रचलित पाँचों सम्प्रदायों ( schools ) के प्रवर्त्तक प्रधान प्रतिनिधि साहित्याचार्यों के विभिन्न मतों के स्पष्टीकरण में यह विवेचन किया गया है कि किस-किस आचार्य ने रस आदि कान्य के मुख्य तत्वों में किस-किस तत्व को प्रधानता दी है। और उनके परस्पर विभिन्न मतों की आलोचना में उनका रहस्य उद्वाटन करने की भी यथासाध्य चेष्टा की गई है।

ऐसे महान् साहित्याचार्यों के मतों पर आलोचनात्मक विवेचन करने का यह अल्पज्ञ स्वयं अपने को अनिधिकारी समझता है। फिर भी आशा है महृदय विद्वान् — 'ननु वक्तृविशोषनिस्पृहा गुगागृह्या वचने विपित्चतः' इस महाकित भारित की उक्ति के अनुसार इस ग्रन्थ की उपेक्षा न करेंगे।

अलङ्कार-सम्प्रदाय के अन्तर्गत सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों के विशेष समूहों के

<sup>+</sup> जिनके अध्ययन से कान्य का स्वरूप एवं रहत्य तथा कान्य के रस, ध्वनि, अलंकार आदि भेदों का ज्ञान एवं दोष, गुरा के विवेचन की शक्ति उत्पन्न हो उन मन्थों को रीति प्रन्थ कहते हैं।

समय तक कालकमानुसार किस-किस नाम के कितने अलङ्कार आविष्कृत हुए हैं उनकी विवरण तालिकाएँ भी दी गई हैं। इसके अतिरिक्त साहित्य का कम विकास किस-किस समय किस-किस साहित्याचार्य द्वारा किस प्रकार हुआ है, उस विषय पर भी प्रसङ्गानुसार दोनों ही भागों में प्रकाश डाला गया है।

आगे के भागों में महाकवियों और उनके काब्य-नाटक आदि प्रन्थों के विषय में विवेचन किया जायगा।

खेद है कि भारतवर्ष के प्रत्येक शास्त्रकारों का इतिहास घोर तमसाच्छन है। इसका कारण यह है कि भारतीय प्राचीन शास्त्रकारों का लक्ष्य केवल सिद्धान्तों को सुरक्षित रखना और जन-समुदाय का उपकार करना मात्र ही रहा है—वे महानुभाव प्रन्थ-रचना द्वारा अपनो प्रसिद्धि प्राप्त करने के इच्छुक नहीं थे; यहो कारण है कि उन्होंने अपने विषय में स्वयं कुछ भी उल्लेख नहीं किया। परिणाम यह हुआ कि भारतीय इतिहास का कार्य एक बड़ी विकट समस्या हो रही है। ऐसी परिस्थिति में इस विषय पर इस अल्पेज्ञ का लेखनी उठाना यथार्थ में महाकवि कालिदास के शब्दों में—'प्रांशुलभ्ये फले लोभा-दुद्वाहुरिव वामनः' दुःसाहस मात्र है। किन्तु प्रस्तुत विषय पर हिन्दी भाषा में स्वतन्त्र और आलोचनात्मक कोई ग्रन्थ न होने के कारण यह दुःसाहस करना पड़ा। इसके सिवा इस कार्य में प्रवृत्त होने का एक कारण यह भी है कि पाश्चात्य लेखकों ने संस्कृत-साहित्य के विषय में बड़ो निरंकुश लेखनी चलाई है। वाल्मीकीय रामायण और महाभारत आदि आर्ष प्रन्थों के समय के सम्बन्ध में जो कुछ उन्होंने लिखा है वह सर्वथा भ्रममूलक है। इन आर्ष अन्थों का समय कुछ लेखकों ने ईसा की दो-चार शताब्दी के पूर्व और कुछ लेखकों ने तो ईसा के बाद तक भी निर्धारित कर दिया है। इसका कारण केवल उनका अपूर्ण अन्वेषण या उनकी भ्रमात्मक कल्पना मात्र ही नहीं, किन्तु उनको हमारी भारतीय संस्कृति को प्राचीनतम बतलाना भी अभीष्ट नहीं है। खेद का विषय तो यह है कि पाश्चात्य शिक्षा से प्रभावित होकर भारतीय

लेखकों ने भी उन्हीं पाश्चात्य लेखकों का अनुसरण किया है। किन्तु हमने महाकवि कालिदास के—'सन्तः परीक्षान्यतरद् भजनते मूढ़ः परप्रत्ययने-यबुद्धिः' इस सिद्धान्त के अनुसार पूर्व लेखकों का अन्धानुसरण न करके प्रस्तुत यन्थ में स्वतन्त्र विवेचन किया है। और इस विषय पर भी प्रकाश डाला जाना आवश्यक समझा है कि उन विद्वान् लेखकों ने कैसे निर्मूल आधारों पर अपने कल्पना-जाल की विशाल अद्यालिका निर्माण की है।

ऐतिहासिक ग्रन्थों में प्राय: एक ग्रन्थ की दूसरे ग्रन्थ के साथ कुछ न कुछ साह्य का होना अनिवाय है। अतएव ऐसे ग्रन्थों में विवेचना-शैली और आलोचनात्मक स्वतन्त्र विचारों को श्रृङ्खला आदि ही मौलिकता की कसौटी है। वह प्रस्तुत ग्रन्थ में है या नहीं और लेखक को इस कार्य में कहाँ तक सफलता प्राप्त हो सकी है, इसका निर्णय साहित्य-मर्मश विद्वान् ही कर सकते हैं।

अवस्य ही इस प्रन्थ में विद्वान् इतिहासज्ञ एवं काव्य-मर्मज्ञों को बहुता कुछ त्रुटियाँ दृष्टिगत होना सम्भव है। इसके लिये सहृदय महानुभावों की सेवा में यही निवेदन है—

'यदि भवति मदीययन्थमध्ये प्रमादः कचिद्पि स महिन्ना शोधनीयो महिद्भः। स्वलित गगनचारी प्रायशो नात्र चित्रं भवति च गुरुह्स्तालम्बनोऽपि प्रकारः।'

मधुरा, ब्रक्षय तृतीया १६६५

विनयावनत कन्हैयालाल पोदार

### विषयानुक्रमणिका

#### भाग १

| विषय                          | <i>বিষ্ঠ</i> | विषय                     | वृष्ठ      |
|-------------------------------|--------------|--------------------------|------------|
| वैदिक काल ३.                  | <u>—</u> ६   | भामह और उद्घट            |            |
| वाल्मीकीय रामायण              | ξ.           | भामह और वामन             | <b>८२</b>  |
| वाल्मीकि रामायण का समय        | 3            | भामह और दंडी             | <b>=</b> 3 |
| महामुनि श्री भरत का           |              | भामह और वाण              | 20         |
| नाट्यशास्त्र                  | 38           | भामह और धर्मकीर्ति तथा   | 60         |
| नाट्य शास्त्र में वर्णित विषय | २१           | न्यासकार                 | 33         |
| नाट्य शास्त्र का लेखक         | २२           | भामह और भास एवं कालिद    | THE C      |
| नाट्य शास्त्र का समय          | २७           | मेधावि आदि               |            |
| पौराणिक काल                   | 35           | दंडी और उसका काव्यादर्श  | 03         |
| महाभारत                       | 80           | दंडी द्वारा प्रणीत ग्रंथ | 83         |
| महाभारत का लेखक               | 88           | दंडी का समय              | 84         |
| महाभारत का निर्माण काल        | 85           | उद्भट और उसका काव्यालंब  | ६६         |
| अमि पुराण                     | ५३           | सार संग्रह               |            |
|                               |              | उद्भट का परिचय           | 808        |
| मेथाविन्                      | ७२           | उद्भट का समय             | १०३        |
| भट्टि                         | ७३           |                          | 808        |
| भिं और भामह                   | ७३           | वामन और उसका काव्यालं    | कार-       |
| भद्दि का समय                  | ७६           | सूत्र                    | १०६        |
| भामह और उसका काव्या-          |              | वामन का समय              | २०८        |
| लंकार -                       | ७६           | रुद्रट और उसका काव्या-   |            |
| भामह का समय                   | ८२           | लं <b>कार</b>            | 888        |
|                               |              |                          |            |

| विषय                     | पृष्ठ         | । विषय                        | <u>ব</u> ি |
|--------------------------|---------------|-------------------------------|------------|
| रुद्रट का परिचय और सम    | य ११२         | महाराज भोज का सरस्वती-        | 23         |
|                          | ११५           | कंडाभरण और शृंगार-            |            |
| ध्वनिकार एवं श्री आनन्द  |               | प्रकाश                        | १५०        |
| वर्धनाचार्य और उनका      |               | महाराज भोज का परिचय           | 120        |
| ध्वन्यालोक               | ११८           | और समय                        | १५३        |
| ध्वन्यालोक के लेखक       | 225           | महाकवि क्षेमेन्द्र का कविकंठ  |            |
| ध्वन्यालोक का समय        | १२८           | भरण तथा औचित्य विचार          |            |
| श्री आनन्द वर्धनाचार्य व |               | चर्चा                         | १५५        |
| परिचय और समय             | १२८           | आचार्य मम्मट और उसका          |            |
| मुकुलभइ और अभिधावृ       |               | काव्य-प्रकाश                  | १५७        |
| मात्रिका                 | १३०           | काव्य प्रकाश का विषय          | १५७        |
| राजरोलर और उसकी का       |               | मम्मट द्वारा पूर्वाचार्यों की |            |
| मीमांसा                  | १३१           | <u> आलोचनायें</u>             | १५६        |
| राजशेखर का परिचय         | १३४           | काव्य-प्रकाश का लेखक          | १६३        |
| राजशेखर का समय           | 2310          | मम्मट का परिचय और             |            |
| धन अय विनक का द          | ञ-            | समय                           | ३६६        |
| रूपक                     | १३८           | रुय्यक और उसका अलङ्कार-       |            |
| अभिनव गुप्त पादाचार्य, भ |               | सर्वस्व अथवा अलङ्कार सूत्र    |            |
| तौत और भट्टेन्दु राज     | १३९           | अलङ्कार सर्वस्व का लेखक       |            |
| राजानक कुन्तल अथवा       |               | रुयक और मम्मट                 | १७७        |
| कुन्तक और उसका वक्रो     | <del>कि</del> | वाग्भट प्रथम और उसका          |            |
| जीवित                    | <b>१</b> ४२   | वाग्भटालंकार                  | १८१        |
| कुन्तल का समय            |               | हेमचन्द्र जैनाचार्य और उसक    |            |
| महिम भट्ट और उसका व्य    |               | काव्यानुशासन                  | १८२        |
| विवेक                    | १४६           | पीयूष वर्ष जयदेव और           | 101        |
| महिम का परिचय और सम      |               | उसका चन्द्रालोक               | 0 41 -     |
| men markan all an        | 11 100        | 2041 A.XIVIII                 | 828        |

| विषय                      | 58  |
|---------------------------|-----|
| भानुदत्त और उसकी रस-      |     |
| तरङ्गिणी तथा रसमंजरी      | १८६ |
| विद्याधर और उसकी          |     |
| एकावली                    | १८७ |
| विद्यानाथ और उसका प्रता   | प   |
| रुद्रयशोभूषण              | १८८ |
| वाग्भट द्वितीय का काव्या- |     |
| नुशासन                    | 038 |
| विश्वनाथ और उसका साहित    | 4-  |
| दर्पण                     | 838 |
| विश्वनाथ का परिचय और      |     |
| समय                       | १९३ |
| श्री रूप गोस्वामी जी का   |     |
| उज्वल नील मणि             | १९५ |

| विषय                          | <b>বি</b> বি |
|-------------------------------|--------------|
| केशव मिश्र और उसका            |              |
| अलङ्कार शेलर                  | १६६          |
| शोभाकर और उसका                |              |
| अलङ्कार रत्नाकर               | १६८          |
| यशस्क का अलङ्कारोदाहरण        | १९९          |
| अप्पय दीक्षित और उसके         |              |
| कुवलयानन्द आदिक ग्रंथ         | 239          |
| पंडित राज जगन्नाथ और          |              |
| उसका रसगंगाधर                 | २०३          |
| पंडितराज का समय और            |              |
| परिचय                         | २०६          |
| कवि राजा मुरारि दान और        | , ,          |
| सुत्रहाण्य शास्त्री का यशवन्त | Ŧ            |
| यशोभूषण                       | २०९          |
| निषकर्ष                       | २१२          |

## विषयानुक्रमणिका

#### भाग २

| विषय                         | पृष्ठ | विषय         |
|------------------------------|-------|--------------|
| विषय प्रवेश                  | 2     | विश्वनाथ     |
| साहित्य ग्रंथों के विषय      | 3′    | पंडितराज     |
| काव्य का प्रयोजन             | 8     | काव्य के     |
| काव्य हेतु                   | 20    |              |
| काव्य का लक्षण               | १५    | काव्य प्रक   |
| काव्य और कवि शब्द का अर्थ    | १५    | 31194 2191   |
| भरत मुनि के नाट्य शास्त्र का |       | काव्य प्रक   |
| काव्य लक्षण                  |       | 4/10-4 24-1/ |
| अमि पुराण का काव्य लक्षण     | १७    | जयदेव अ      |
| भामह का ,, ,,                | १८    |              |
| • 0                          | १८    | विश्वनाथ     |
|                              | 28    |              |
| रुंद्रट का ,, ,,             | २१    | पंडित राज    |
| ध्वनिकार का मत               | २१    | 1130 (14     |
| कुन्तक का काव्य छक्षण        |       | काब्य के स   |
|                              | 99    |              |
| महाराज भोज का छक्षण          | २२    | रस संप्रदा   |
| मम्मट का लक्षण               | 22    | रस संप्रदाय  |
| हेमचंद्र विद्याधर का लक्षण   | २२    | रस शब्दक     |
| वाग्भद्द का काव्य लक्षण      | २३    | रस की नि     |
| जयदेव ,, ,,                  | २३    | स्थायी भाव   |
|                              |       |              |

| विषय                      | 55   |
|---------------------------|------|
| विश्वनाथ का काव्य लक्षण   | २३   |
| पंडितराज का ,, ,,         | 28   |
| काव्य के लक्षणपर समालोच-  |      |
| नाएँ                      | २४   |
| काव्य प्रकाशोक्त लक्षण का |      |
| स्पष्टीकरण                | २६   |
| काव्य प्रकाशोक्त लक्षणपर  |      |
| थालोचनाएँ                 | २७   |
| जयदेव और विश्वनाथ के      |      |
| आक्षेपों का खंडन          | 26   |
| विश्वनाथ के काव्यलक्षण    |      |
| की आलोचना                 | રૂપ્ |
| पंडित राजका आक्षेप और     |      |
| समाधान                    | ३७   |
| काव्य के संप्रदाय (स्कूल) | ₹≒   |
| रस संप्रदाय               | 38   |
| (स संप्रदाय के आचार्य     | 80   |
| रस शब्दका अर्थ            | 80   |
| (स की निष्पत्ति           | 88   |
| ध्यायी भाव                | 82   |
|                           | - 1  |

| विषय                                         | মূন্ত      | विषय                         | <u>विद्य</u> |
|----------------------------------------------|------------|------------------------------|--------------|
| विभाव                                        | ४२         | अलंकार संप्रदाय (स्कूल)      | ७३           |
| अनुभाव                                       | ४३         | अलंकार क्या पदार्थ है        | ७५           |
| व्यभिचारी भाव                                | ४३         | काव्य में अलङ्कारका स्थान    | ७७           |
| भरत सूत्र के व्याख्याकारों                   |            | भरतमुनि का मत                | 20           |
| के विभिन्न मत                                | 88         | अग्निपुराण का मत             | ७=           |
| भट्ट लोलट्ट का आरोपवाद                       | 88         | भामह का मत                   | 69           |
| श्री शंकुकका अनुमानवाद                       | 88         | दंडी का मत                   | 30           |
| भट्ट नायक का भुक्तिवाद                       | 88         | उद्भट का मत                  | 50           |
| अभिनव गुप्ताचार्य का व्यक्ति-                |            | वामन का मत                   | 50           |
| वाद और उसका मम्मटू द्वारा                    |            | रुद्रट का मत                 | <b>د</b> ٩   |
| स्पृष्टीकरण                                  | 8=         | ध्वनिकारों का मत             | <b>=</b> 8   |
| भट्ट नायक और अभिनव                           | 3 - 1      | महाराज भोज का मत             | = ?·         |
| गुप्त पादाचार्य                              |            | मम्मट का मत                  | ~~ >         |
| रस का आस्वाद                                 | 40         | मम्मट के मत का प्रदीपकार     |              |
| रस कार्य और ज्ञाप्य नहीं                     | प्र        | आर उद्योतकार द्वारा स्पर्धी- |              |
| पंडितराज का मत                               | 48         | करण और उनकी आलोचना           | 2            |
| विश्वनाथ का मत                               | ५४         | गुण और अलङ्कार विषयक         | 4            |
| पूर्वोक्त व्याख्याओं का निष्कर्ष             | प्पू       | मम्मट का मत                  |              |
| विभावादि प्रत्येक स्वतंत्र रस<br>व्यंजक नहीं | tore i     | मम्मट द्वारा वामन के मत      | 28.          |
|                                              | 40         | का खंडन                      |              |
| स्थायी और व्यभिचारी का भेद                   | ξo         | रुय्यक का मत                 | 50           |
|                                              | <b>6</b> ? | जयदेव का मत                  | 25           |
| रस वाच्य नहीं व्यङ्ग्य है                    | , ,        | विश्वनाथ का मत               | 25           |
| रसों की संख्या                               | ६२         | पंडितराज का मत               | 35           |
| भक्ति रस                                     | ६५         | अलंकार विवरण तालिकाए         | 53           |
| शांत रस और नाट्य                             | 3,         | गर के केवलें —               | 83           |
| करुण और वीमत्समें रसत्व                      |            | बाद के लेखकों द्वारा नवा-    |              |
| क्यों माना गया                               | 65         | विष्कृत अलङ्कार              | 90.          |

| विषय                         | <b>वि</b> ष्ठ | विषय                        | <b>নি</b> ন্ত |
|------------------------------|---------------|-----------------------------|---------------|
| अलङ्कारों का क्रम विकास      | १०१           | महाकवियों द्वारा वकोक्ति    |               |
| अलङ्कारों का वर्गीकरण        | १०३           | का प्रयोग                   | १२७           |
| रीति संप्रदाय (स्कूल)        | १०७           | अग्निपुराण और महाराज        |               |
| गुणों का महत्व               | १०७           | भोज का मत                   | १२८           |
| गुणों का लक्षण               | १०९           | वामन का मत                  | 355           |
| वामन का मत                   | २०६           | वक्रोक्ति और कुन्तक         | १३१           |
| गुणों की संख्या              | 230           |                             | १३२           |
| वामन के मत का खंडन           | 885           |                             | १३५           |
| काव्य में गुण क्या पदार्थ है | ११३           | 2.2                         | १३५           |
| मम्मट के मतपर विश्वनाथ       |               | · ·                         | १३८           |
| की आलोचना और उसका            |               | 0.0                         | १३६           |
| <b>खंड</b> न                 | ११७           | 0.5.5                       | १४०           |
| रीति                         | 388           |                             |               |
| रीतियों की संख्या            | 388           |                             | 680           |
| रीतियों के नाम               | १२०           |                             | १४२           |
| वामन के रीति सिद्धांत का     |               | ध्वनि सिद्धांत के विरोधियों | ४५            |
| खंडन                         | १२१           |                             |               |
| वकोक्ति संपदाय (स्कूल)       | 458           | का खंडन                     | ४६            |
|                              |               | भट्ट नायक के मत का खंडन र   | ४६            |
| भामह का मत                   | 888           |                             | 85            |
| दंडी का मत                   | १२५           | काव्य दोष                   |               |
| ध्वनिकारों का मत             | १२६           | काव्य के विभाग              |               |
|                              |               |                             |               |

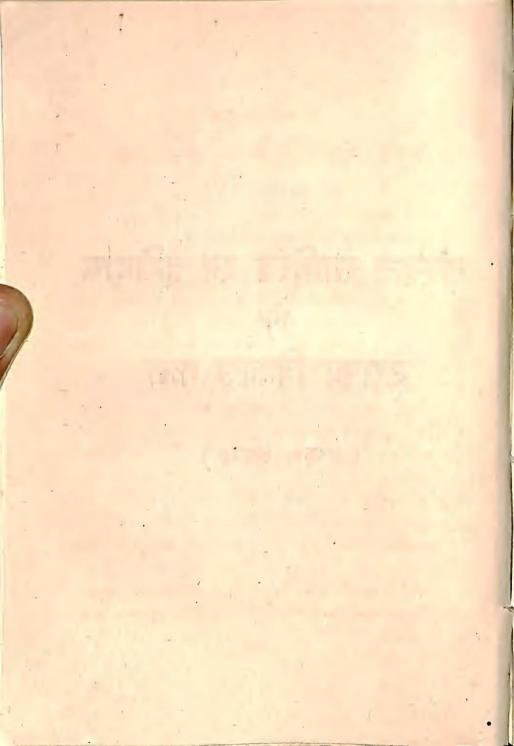
## उसका विकास क्रम

(प्रथम भाग)

**开放的压止栏中部**原下医疗 (Table)

उसका विकास कम

(मथम भाग)



#### ॥ श्रीहरिःशरणम्॥

# संस्कृत साहित्य का इतिहास

#### [ प्रथम भाग ]

'दिवमप्युपयातानामाकल्पमनल्पगुरणगरणा येषाम्। रमयन्ति जगन्ति गिरः कथमिह वन्द्या न ते कवयः॥

—स्दूर

काव्य की सर्व प्रथम उत्पत्ति कत्र श्रौर किसके द्वारा हुई श्रौर इसका क्रम-विकास किन-किन सुप्रसिद्ध श्राचार्यो द्वारा किस-किस समय में उनके निरूपित सिद्धान्तों द्वारा किस प्रकार हुश्रा, इसपर विवेचन करने के लिये प्रथम काल-सीमा का विभाग निर्दिष्ट किया जाना उपयुक्त होगा। हमारे विचार में वह काल-विभाग इस प्रकार किया जा सकता है—

- (१) वैदिक-काल।
- (२) वैदिक-काल के बाद ऋौर पौराणिक काल के प्रथम मध्यवर्ती काल।
- (३) पौराणिक ग्रर्थात् महाभारत काल ।
- (४) पौराणिक काल के पश्चात् ईसवी सन् के प्रारम्भ से लगभग १२०० ई० तक।
- (५) ईसवी सन् १२०० के पश्चात् लगभग ई० सन् १८०० तक। वैदिक-काल

वैदिक-काल को हम अन्य लेखकों के समान कोई निर्दिष्ट काल नहीं कह

भ स्वर्गगामी हो जाने पर भी जिनकी अनलन गुणगणशालिनी कान्यरूप वाणी प्रलय काल तक जगत को रक्षन करवी रहती है, वे महानुभाव कविगण क्यों नहीं वन्दनीय हैं ?

सकते । यह विषय स्वतन्त्र विवेचनीय है, क्योंकि यह विषय ग्रत्यन्त जटिल ग्रौर विवादास्पद होने के कारण संचेप में नहीं कहा जा सकता ) यहाँ यही कहना पर्याप्त है कि उस काल को हम अनादि और अज्ञात मानते हैं। यहाँ वैदिक-काल का उल्लेख केवल इसलिये किया गया है कि वेद ही काव्य का उद्गम स्थान है, यों तो वेद सभी विद्यात्रों के मूल-श्रोत हैं। व्याकरण, छन्द ग्रौर ज्योतिष ग्रादि वेद के श्रङ्ग ही माने गये हैं। श्री यास्क का 'निरुक्त' जो भाषा-विज्ञान का सर्व-प्रथम प्रन्थ है, वह वेद के श्रङ्कों में ही माना जाता है। धनुवेद श्रौर श्रायुर्वेद तो वेद संज्ञा से ही प्रसिद्ध हैं। इसी प्रकार नाट्य ग्रौर काव्य की भी पंचम वेद संज्ञा है। श्री भरत मुनि के नाट्य-शास्त्र के प्रारम्भ में स्पष्ट उल्लेख है-

'सर्वशास्त्रार्थसम्पन्नं सर्वशिल्पप्रवर्त्तकम्। नाट्याख्यं पञ्चमं वेदं सेतिहासं करोम्यहम्'॥ संकल्प्य भगवानेवं सर्वान्वेदाननुसमरन्। नाट्यवेदं ततश्चक्रे चतुर्वेदाङ्ग सम्भवम्।। जत्राह पाठ्यमृग्वेदात्सामभ्यो गीतमेव च। यजुर्वेदाद्भिनयान् रसानाथर्वणाद्पि'॥

—नाट्यशास्त्र १। १५, १६, १७

श्चर्यात् श्री ब्रह्माजी ने ऋक्, साम, यजु ग्रीर ग्रथर्व वेद से क्रमशः पाठ्य, गीत, श्रमिनय श्रीर रसों का प्रहण करके नाट्य-वेद का निर्माण किया है। ब्रीर महाभारत को जिसे श्री ब्रह्माजी ब्रौर भगवान् वेदन्यास द्वारा महाकाव्य की संज्ञा दी गई है ( जैसा कि त्रागे स्पष्ट किया जायगा ) पाँचवाँ वेद कहा गया है। क्रवल यही नहीं, वेदों का परोत्त्वादात्मक होना प्रसिद्ध है। परोत्त्वादात्मक सूक्तों में जिस प्रकार की श्रमिञ्यञ्जना दृष्टिगोचर होती है, उसे हम व्यंग्यात्मक शैली निर्विवाद कह सकते हैं। एक उदाहरण देखिये-

'अजामेकां लोहितकृष्ण्युकां बह्वीः प्रजाः सृजमानां सरूपाः। अजो होको जुषमाणोऽनु शेते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यः।।

श्वेताश्वतरोपनिषत् ४।५

इस वेद मन्त्र में जो रूपकातिशयोक्ति है, उसमें प्रकृति पुरुष के सम्बन्ध की श्रमिव्यजना है, वही मुख्य है, अतः यहाँ रूपकातिशयोक्ति श्रलङ्कार द्वारा वस्तु-व्यंग्य है। त्रातएव स्पष्ट है कि इस परोत्तवादात्मक शैली पर ही काव्य का मुख्य तस्व ध्वनि-सिद्धान्त निर्भर है। इसके सिवा ग्रलङ्कार-शैली की रचना भी वेदों में पर्याप्त है, कुछ उदाहरण देखिये -

'तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः । दिवीव चतुराततं' ।

-ऋक्वेद १।२२।२०

'आनो वहीरिशादसो वरुणो मित्रो अर्थमा । सीदन्तु मनुषो यथा'। —ऋक १।२६।३

'वाश्रेव विद्यन्मिमाति त्रस्तं न माता सिषक्ति । यदेषां वृष्टिरसर्जि'। -- ऋक् १।३८।८

'सिंहाइव मानदन्ति प्रचेतसः पिशाइव सुधिशः विश्ववेदसः'।

-ऋक् १।६४।⊏ 'अवोध्यग्निः समिधा जनानां प्रति धेनुमिवायतीमुवासम्। यह्वाइव प्रवयामुजिहानाः

प्रमानवः सस्रतेनाकमच्छ'। - सामवेद प्रथमाध्याय श्रष्टमी दशति

'त्रयम्बकं यजामहे सुगनिंध पुष्टि वर्धनम्। उर्वारकमिव वन्धनान्मृत्योर्मुचीय मामृतात्'।

-यजुर्वेद ३।६०

'त्र्यमुते समतिस कपोत इव गर्भाधम्। वचस्तिच्चन्न ओहसे'।

— अथर्व वेद काण्ड २०

इन वेद मन्त्रों में उपमा त्रालङ्कार है। उपमा के त्रातिरिक्त त्रान्य त्रालङ्कार भी वेदों में दृष्टिगत होते हैं—

> 'आत्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु'। - कठोपनिषत् अ० प्रथम, तृतीय वन्नी

इसमें 'रूपक' ग्रलङ्कार है। ग्रीर देखिये-

'द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृत्तं परिषस्य जाते । तयोरेकः पिष्पलं स्वाद्वत्त्यनश्नन्नन्योऽभिचाकशीति'।।

—मुण्डकोपनिषत्, तृतीय मुण्डक, खण्ड १।३

-साम, ग्रध्याय १।३३

इसमें रूपकातिशयोक्ति ग्रलङ्कार है।

'तत्त्वायामि ब्रह्मणा वन्दमानस्तदाशास्ते यजमानोहविर्मिः। ऋहेलमानो वरुणोह बोध्युरुशं समान ऋायुः प्रमोषीः'॥ —ऋग्वेद् १।२४।११

इसमें उदात्त ग्रलङ्कार है।

'त्वं विश्वस्यमेधिरे दिवक्च गमश्च राजसि । स यामिन प्रतिश्रुधिः'।
—ऋग्वेद शरपार०

इसमें पर्याय त्रालङ्कार है।

'शत्रो देवी रभीष्ट्ये शत्रो भवन्तु पीतये । शंयोरभिश्रवन्तु नः'।

इसमें लाटानुपास ग्रलङ्कार है।

'यत्र वाणाः सम्पतन्ति कुमारा विशिखा इव'। —शुक्र यजुर्वेद श्रध्याय ११४८

इसमें पुनरक्तवदाभास शब्दालङ्कार श्रौर उपमा ग्रथालङ्कार भी है ग्रतः शब्दार्थ उभयालङ्कार संसृष्टि है।

अधिक उदाहरण ग्रनावश्यक हैं, इन्हीं उदाहरणों द्वारा स्पष्ट है कि वेदों में सत्काव्य रचना पर्याप्त संख्या में है, ग्रतः वेद को ही हम काव्य ग्रीर नाट्य का मूल-स्रोत निस्सन्देह कह सकते हैं।

वैदिक ऋौर पौराणिक काल का मध्यवर्ती काल

श्रीमद्वाल्मीकीय रामायण

'विहितधनालङ्कारं विचित्रवर्णावलीमयस्फुरणम्। शक्रायुधमिव वक्रं वल्मीकभुवं मुनिं नौमि'॥ वैदिक ग्रौर पौराणिक काल के मध्यवर्ती समय में त्र्रथीत् पौराणिक काल के प्रारम्भ के प्रथम काव्यात्मक त्र्रभूतपूर्व वर्णन का ग्रन्थ केवल वाल्मीकीय रामायण उपलब्ध है।

वाल्मीकीय रामायण में केवल कान्यात्मक वर्णन ही नहीं किन्तु उसका नाम भी ग्रादि कान्य है। उसके प्रति सर्ग के ग्रन्त में—'इति श्री ग्रादि कान्ये' का प्रयोग है। उसकी रचना भी सर्ग वन्ध है, जैसा कि महाकान्यों में होने का नियम उसी के ग्रादर्श से प्रचलित ग्रन्थों में पाया जाता है। वाल्मीकीय रामायण रसकी दृष्टि से देखा जाय तो करुण रस प्रधान है। यों तो उसमें प्रसङ्गानुसार वीर, रौद्र, भयानक ग्रोर श्रद्भुत ग्रादि ग्रन्य रसों का भी समावेश है। पर उनमें प्रधान 'करुण' रस ही है। श्री वाल्मीकीय रामायण के करुणाप्तुत वर्णनों का पाठ, ऐसा कौन सहृदय होगा जो ग्रपनी स्वाभाविक श्रृङ्खलाबद्ध वाणी से कर सकता हो। महर्षि वाल्मीकिजी के मुख से क्रीज्यप्त्ती-युग्म के कारुणिक दृश्य को देख कर जो—

'मा निषाद प्रतिष्ठांत्वमगमः शाश्वतीः समाः। यत्क्रौद्धमिथुनादेकमवधीः काममोहितम्'॥

यह शोकोद्गार सहसा निकल पड़ा था, श्रीर उस समय जो महर्षिवर्य के हृदय-पटल पर श्रङ्कित हो गया था, वही 'शोक' करुण रस का स्थायी रूप रामा-यण में सर्वत्र व्याप्त है। श्रीर वहीं सारी रामायण की रचना का श्राधार है, श्रातः करुण रस ही रामायण में प्रायः सर्वत्र ध्वनित हो रहा है। उक्त श्लोक में श्रालच्यकमन्यङ्ग्यध्वनि है—जो काव्य के सर्वोत्तम मेद ध्वनि में मुख्य है। श्री रामायण की यह रस की स्थिति ही सत्काव्यत्व सिद्ध करने के लिये पर्याप्त है। पर इसके श्रतिरिक्त उसमें ध्वनि के श्रन्य मेद-गर्भित भी रचनाएँ हैं—

'रविसंकान्तसौभाग्यस्तुषारावृतमण्डलः। निश्वासान्धइवादशेश्चन्द्रमा न प्रकाशते'॥

—- अरण्य १६।१३

इसे साहित्य के सर्व प्रधान श्राचार्य श्री श्रानन्दवर्द्धन श्रादि ने श्रात्यन्त तिर-स्कृत वाच्य-ध्विन के उदाहरण में उद्धृत किया है। यही नहीं, श्रनुपास श्रीर उपमादि शब्दार्थ श्रालङ्कारों का तो रामायण में इतना प्राचुर्य है, कि उनके उदा-हरण उद्धृत करना तो केवल विस्तार मात्र है। रामायण की वर्णन-शैली को उच-श्रेणी की वतलाना एक उसकी विडम्बना है। उसमें जो उपमा, उत्प्रेचादि की कल्पनाएँ हैं वे बड़ी ही सारगमित श्रीर श्रम्तपूर्व होंने पर भी बड़ी सरलता से कही गई हैं। इस बात को पाश्चात्य विद्वान भी मुक्तकएठ से स्वीकार करते हैं—

"Valmiki is rich in the cumulating of Similes",

ऐसा कोई संस्कृत का सुप्रसिद्ध महाकवि न होगा जिसने उनके वर्णन का अनुकरण न किया हो, पर इस कार्य में सफलता सबको प्राप्त न हो सकी। एक उदाहरण देखिये, रामायण में श्रीमती जनकनिद्नी के अन्वेषण में विलम्ब करते हुए देख कर वानरराज सुग्रीय के प्रति लद्मणजी ने कहा है—

'न स सङ्कुचितः पन्था येन वाली हतो गतः। समये तिष्ठ सुग्रीव मा वालिपथमन्वगाः'॥

—किष्कन्या ३४।१८

इसका त्रानुकरण जानकीहरण के प्रणेता कुमारदास कवि ने इस प्रकार किया है—

'मदं नवैश्वर्यलवेन लम्भितं विस्रुज्य पूर्वः समयो विमृश्यताम् । जगज्ञिघत्सातुरकरठपद्धतिनेवालिनैवाहततृप्तिमन्तकः'

-जानकीहरण १२।३६

कहने की ग्रावश्यकता नहीं कि जो चमत्कार महर्षिवयं के ग्रनुष्टुप् पद्य की साधारण उक्ति में है, वह क्लिप्ट-कल्पना ग्रौर लम्बी रचना द्वारा भी जानकीहरण का प्रणेता ग्रपने पद्य में न ला सका । इस कार्य में किवकुलशेखर कालिदास ही सफल हो सके हैं, उनके काव्य प्रायः वाल्मीकीय रामायण पर ही ग्रवलम्बित हैं। विशेषतयां मेघदूत की कल्पना तो एक मात्र रामायण में वर्णित श्री हनुमानजी

का दूतरूप में श्री जनकनिन्दनी के समीप जाने के प्रसङ्ग पर ही निर्भर है । कहने का ताल्पर्य यह है कि रामायण केवल कहने मात्र को ही त्रादि-काव्य नहीं, किन्तु परवर्ती महाकवियों को पथ-प्रदर्शक होने के कारण यथार्थ में त्रादि-काव्य है । त्रातएव धनज्जय ने दशरूपक में नाटक के लेखकों को नाटक की रचना के प्रथम श्री रामायण के त्राध्ययन करने के लिये परामर्श दिया है—

'इत्याद्यशेषिमह वस्तुविभेदजातं रामायणादि च विभाव्य वृहत्कथां च। आसूत्रयेतद्मु नेतृरसानुगुण्या— चित्रां कथामुचित चारुवचः प्रपञ्चैः'। —दशरूपक १।६५

#### वाल्मीकीय रामायण का समय

रामायण के रचना-काल के विषय में पाश्चात्य विद्वानों ने बड़ी विलच्चण विलच्चण कल्पनाएँ की हैं। उनके मत विभिन्न होते हुए भी इस विषय में वे सभी प्रायः एकमत हैं कि वाल्मीकीय रामायण का रचना-काल ईसवी सन् के पूर्व लगभग छुठी शताब्दी से अधिक पहले का नहीं है। किन्तु पाश्चात्य विद्वान् लेखकों ने रामायण के बाह्य और अन्तः प्रमाणों के आधारों पर जो आनुमानिक कल्पनाओं का भवन निर्माण किया है वह दृढ़-मूल नहीं—पूर्वापर विवेचनाओं की कसौटी पर कसने पर वे कल्पनाएँ सर्वथा निराधार प्रमाणित हो जाती हैं। पाश्चात्य विद्वानों के अतिरिक्त कुछ एतहेशीय विद्वानों ने भी इस विषय पर उल्लेख किये हैं, पर खेद है कि वे एतहेशीय विद्वान् भी पाश्चात्य शिचा से प्रभावित होने के कारण उनके विचारों में भी पाश्चात्य दृष्टिकोण की ही प्रधानता है। अस्तु।

१ इस विषय में लेखक ने श्रपने हिन्दी मेघदूत विमर्श में विस्तृत उल्लेख किया है।

रामायण के रचना-काल के विषय में कुछ, विद्वानों के स्थूल मत इस प्रकार हैं—

- (१) प्रोफेसर वेबर (Weber) महाभारत श्रौर ग्रीस देश के किव होमर के पश्चात् रामायण का रचना-काल मानते हैं।
- (२) डाक्टर भंगडारकर व्याकरणाचार्य श्री पाणिनि के बाद रामायण का रचना-काल मानते हैं। २
  - (३) मि॰ कीथ रामायण का रचना-काल ई॰ सन् के पूर्व चतुर्थ शताब्दी बतलाते हैं।
  - (४) मि॰ जेकोबी ई॰ सन् के पूर्व छठी शताब्दी में रामायण का रचना-काल स्वीकार करते हैं। ४
  - (५) रायबहादुर श्री चिन्तामिण विनायक वैद्य रामायण के दो रूप मानते हैं। एक तो महिष वाल्मीिक-कृत मूल या प्राचीन रामायण, उसका समय श्री वैद्य, 'भारत' के बाद श्रीर 'महाभारत' के पूर्व श्रीर प्रचित्त वर्त्तमान वाल्मीकीय रामायण को वे 'भारत' श्रीर 'महाभारत' दोनों के बाद ईं० सन् के लगभग दो शताब्दी पूर्व का मानते हैं। श्री वैद्य, महाभारत के भी दो रूप मानते हैं एक भगवान् वेदव्यासकृत 'भारत' श्रीर दूसरा नैमिषारएय में शौनकादि ऋषियों को श्रवण करानेवाले सौति द्वारा परिवर्द्धितरूप श्रर्थात् वर्तमान 'महाभारत'।

श्रच्छा श्रव यह द्रष्टव्य है कि उपर्युक्त विद्वान लेखकों ने श्रपनी-श्रपनी कल्प-नाएँ किन-किन श्राधारों पर की हैं श्रीर उन श्राधारों में कहाँ तक सत्यान्वेषण है। (१) प्रोफेसर वेवर का कहना है कि ग्रीक देश के किव होमर के इलियड के

१ देखिये Weber: History of Indian Literature

२ देखिये Rama and Homer

३ देखिये जर्नेल श्रव द रोयल एलियाटिक सोसाइटी सन् १९१५ पृ० ३२०

४ देखिये श्री पी॰ वी॰ काणे की साहित्यदर्पण की श्रंग्रेजी भूमिका

कथानक के त्राधार पर रामायण की रचना की गई है त्रौर रामायण में वर्णित पात्र-श्री राम, सीता त्रादि काल्पनिक हैं त्र्यतएव रामायण का रचना-काल महाभारत के बाद का है। प्रो० वेबर के इस मत का खरडन श्री चिन्तामिए विनायक वैद्य ने भली प्रकार कर दिया है। ° एवं श्री काशीनाथ त्र्यम्बक तैलिङ्ग ने ग्रपने 'Rama and Homer' नाम के ग्रन्थ में 'Was the Ramayan copied from Homer ?' शीर्षक लेख में यह सिद्ध कर दिया है कि प्रस्तुत रामायण के आधार पर होमर ने ही इलियड की रचना की है। त्रातएव इसके विषय में ग्रधिक उल्लेख ग्रनावश्यक है।

(२) डाक्टर भएडारकर के मत का भी श्री वैद्य ने दृढ़ युक्तियों द्वारा खएडन कर दिया है। २ इसके सिवा डा॰ भग्डारकर के विरुद्ध प्रत्यत्त प्रमाण यह है कि श्री पाणिनि ने 'कौसल्या' त्र्रौर 'कैकेई' इन दोनों के विषय में ग्रष्टाध्यायी के दो सूत्रों में स्पष्टता की है। इसके ग्रातिरिक्त 'राम' का पृथु ग्रीर वेन ग्रादि प्रसिद्ध राजात्रों के साथ ऋग्वेद में उल्लेख मिलता है 'प्रतद्दुःशीमे पृथवाने वेने प्ररामे बोचमसुरे माधवासु ।' ( ऋग्वेद मएडल १० सूक्त ६३। ) स्रतएव डा० भएडारकर का मत भी निराधार है।

(३) मि॰ कीथ रामायण-काल ई॰ पूर्व चौथी शताब्दी ग्रौर मि॰ जेकोबी ई॰ के पूर्व छठी शताब्दी बतलाते हैं ऋतः मि० कीथ के मत की ऋालोचना

मि॰ जेकोवी के मत के ग्रन्तंर्गत नीचे की जाती है।

(४) मि॰ जेकोवी का कहना है कि महर्षि वाल्मीकि कृत रामायण के ५ कांड ग्रयोध्या से युद्धकाएड तक ही हैं, शेष दोनों काएड - बाल ग्रौर उत्तर-

१ देखो श्री वैद्य का "संस्कृत वाखायाचा त्रोटक इतिहास" पृ० १०३-१०४ श्रीर देखों मेकडोनल के संस्कृत-साहित्य के इतिहास का श्री मोहनलाल पार्वती-शंकर, एम. ए., एल्-एल्. बी. कृत गुजराती अनुवाद की पाद-टिप्पणी पृ० ३८९

काएड प्रतिप्त हैं। इस कल्पना की पृष्टि में ग्रापका कहना है कि वाल-काएड के प्रथम सर्ग ग्रौर तीसरे सर्ग में रामायण के वर्णनों का जो संचित विवरण है वह परस्पर विरुद्ध है। ग्रौर युद्धकाएड के ग्रन्त में ग्रन्थ समाप्ति के लच्चण वर्त्तमान हैं। य्रव देखिये, यह कल्पनाएँ कैसे निर्मूल त्राधारों पर की गई हैं। बालकाएड के प्रथम सर्ग में नारदजी द्वारा महर्षि वाल्मीकि को श्री राम-चरित्र का संचित दिग्दर्शन कराया गया है। उसके बाद दूसरे सर्ग में ब्रह्माजी ने वाल्मीकिजी के समीप ब्राकर श्री नारद द्वारा श्रवण किये हुये श्री रामचरित्र को वर्णन करने के लिये महर्षि वाल्मीकि को त्रादेश दिया है त्रौर ब्रह्माजी ने महर्षि को यह वरदान भी दिया है कि "श्री राम श्रीर जनकनन्दिनी श्रादि का जो चरित्र प्रकाश में है अथवा ऐसा गुप्त है, जो किसी ने देखा या सुना नहीं है, सभी त्रापको विदित हो जायगा," इत्यादि । इसके बाद तीसरे सर्ग में समाधिस्थ महर्षि वाल्मीकि को समस्त श्री रामचरित्र का यथावत् ज्ञान हो जाने पर श्री वाल्मीकि द्वारा वर्णित रामचरित्र का संचित दिग्दर्शन है। हम नहीं समऋते कि ऐसी प्ररिस्थिति में प्रथम सर्ग के वर्णन के साथ तृतीय सर्ग के वर्णन में क्या विरुद्धता है। जब कि उन दोनों वर्णनों का परस्पर कोई सम्बन्ध ही नहीं है। ग्रौर युद्धकाएड के अन्त में अन्थ समाप्ति के जो लच्चण मिलते हैं उनके द्वारा भी मि॰ जेकोवी की कल्पना की कुछ भी पुष्टि नहीं हो सकती है। बात यह है कि महर्षि वाल्मीकिजी ने लवकुश को श्री रामचन्द्रजी के राज्यारोहण तक ही रामा-यण का अध्ययन कराया था आँर वहीं तक लवकुश ने राज-सभा में रामायण का गान किया था। ऐसी स्थिति में युद्धकारड के ग्रन्त में फल्न स्तुति का होना त्र्यावश्यक ही था। उत्तरकाएड में तो राज्यारोहण के वाद का इतिहास और प्रसङ्गानुसार रामचरित्र विषयक और भी अनेक इतिहास हैं और ऐसे हैं कि उनका महर्षि वाल्मीकि के ग्रातिरिक्त ग्रन्य किसी के द्वारा लिखा जाना ग्रसम्भव है।

(५) राय बहादुर चिन्तामणि विनायक वैद्य ने यद्यपि पाश्चात्य लेखकों का प्रायः ग्रन्धानुसरण नहीं किया है, फिर भी वाल्मीकीय रामायण के विषय में श्री वैद्य भी अधिकांश में प्रोफेसर वेत्रर आदि पाश्चात्यों के लेखों से प्रभावित हुए विना नहीं रह सके। ऊपर कह चुके हैं कि श्री वैद्य महा-भारत के दो रूप मानते हैं एक भारत दूसरा महाभारत । उनका कहना है कि भगवान् वेदव्यास कृत भारत का रचना-काल ई० सन् के ३१०० वर्ष पूर्व का है ग्रौर सौति द्वारा परिवर्द्धित महाभारत का रचनाकाल ई॰ सन् के पूर्व लगभग दो शताब्दी का। इसी प्रकार वाल्मीकीय रामायण के भी श्री वैद्य दो रूप मानते हुए प्राचीन रामायण का समय लगभग ई॰ सन् के पूर्व पाँचवीं शताब्दी मानते हैं । ग्रौर एक स्थल पर ग्राप ई० सन् के पूर्व २१०० वर्ष भी मानते हैं । स्रर्थात् जिस भारत ग्रन्थ को वे श्री वेदन्यांस कृत प्राचीन बताते हैं, उसके बाद ग्रीर सौति द्वारा परिवर्द्धित महाभारत ग्रन्थ के पूर्व। अञ्छा, प्रथम हम इसी वा॰ रामायण पर विचार करते हैं, जिसे वे प्राचीन मानते हैं। इस विषय में एक ऐसा त्रकाट्य ग्रान्तर्य प्रमाण उपलब्ध है, जिसके विरुद्ध कुछ कहने का संभ-वतः कोई भी विद्वान् दुःसाहस नहीं कर सकता है। श्री वाल्मीकीय रामा-यण के युद्ध काएड के ८१वें सर्ग की २८वीं संख्या का<sup>3</sup> यह श्लोक है—

"न हन्तव्याः स्त्रिय इति यद्त्रवीषि संवज्जम। पीडाकरमित्राणां यच कर्त्तव्यमेव तत्॥"

यह श्लोक महाभारत ग्रन्थ के द्रोण पर्व में ग्रप्याय १४३ की ६७।६८ संख्या में इस प्रकार मिलता है-

१ देखिये, श्री वैद्य का संस्कृत वाङ्मयाचा त्रोटक इतिहास पृ० १०६

२ देखिये, भ्री वैद्य का संस्कृत वाङ्मयाचा त्रोटक इतिहास ए० १०४

३ देखो गोविन्द्राजीय 'भूषण' 'रामायण तिलक' श्रीर 'रामायण शिरोमणि' तीन व्याख्यायुक्त गुजराती प्रिंटिंग प्रेस ( बंबई ) में मुद्गित संस्करण ।

"अपिचायं पुरागीतः क्लोको वाल्मीकिना सुवि, न हन्तव्याः स्त्रिय इति यद्त्रवीषि सबङ्गम । सर्वकालं मनुष्येण व्यवसायवता सदा, पीडाकरममित्राणां यत्स्यात् कर्तव्यमेवतत्॥"

इसमें रेखाङ्कित शब्द श्री वाल्मीकीय रामायण के प्रायः ग्रविकल हैं। इसके द्वारा स्पष्ट है कि भारत या महाभारत का समय वाल्मीकीय रामायण के पूर्व किसी प्रकार सिद्ध नहीं हो सकता। रामायण के इस उद्धरण को सीति द्वारा मिलाया जाना भी कदापि नहीं कहा जा सकता। मि॰ मेकडोनल ने भी स्पष्ट कहा है कि इस श्रोक को सौति द्वारा रामायण से लेकर भारत ग्रन्थ में बढ़ाया नहीं गया है । इसके सिवा श्री वैद्य भी प्रकारान्तर से यह बात स्वीकार करते हैं। श्रीवैद्य ने कहा है—

"वाल्मीकि हा वैदिक ऋषि ग्रसलामूलें मूल रामायण हां ग्रन्थ वेदकालीन ग्राहे व तो 'जय' ( महाभारताचें मूलचें रूप ) ग्रन्था पूर्वी चा ग्राहे ।"

त्रर्थात् श्री वैद्य कहते हैं कि वाल्मीिक वैदिक ऋषि हैं श्रीर उनकी रामायण वेदकालीन है, वह वेदव्यासजी कृत जय (भारत) ग्रन्थ से पूर्व की है। 'किमाश्चर्यमतः परम'—एक ही ग्रन्थ में एक स्थान पर श्री वैद्य श्री वेदव्यास कृत जिस 'जय' (भारत) का समय ई० सन् के पूर्व ३१०० वर्ष स्वीकार करते हैं, उस 'जय' ग्रन्थ के पूर्व रामायण को वताते हैं श्रीर फिर श्राप उसी 'भारत' ग्रन्थ के बाद रामायण को—उस रामायण को जिसको वे महर्षि वाल्मीिक कृत श्रादि रामायण मानते हैं—वता रहे हैं।

त्रातएव स्पष्ट है कि श्री वैद्य के इस मत में पूर्वापर विरोध होने के कारण

२ देखिये श्री वैद्य का संस्कृत वाङ्मयाचा त्रोटक इतिहास पृ० ९५

१ देखो मि॰ मेकडोनल कृत संस्कृत साहित्य का श्री मोहनलाल पार्वती-शङ्कर दुवे, एम. ए., एल-एल. बी. कृत गुजराती अनुवाद पृ० ३८७

सर्वथा अग्राह्य है। अब यह देखना अग्रावश्यक है कि श्री वैद्य जिस वर्तमान वाल्मीकीय रामायण का समय वाल्मीकि कृत रामायण से परिवर्द्धित मानते हैं, ई० सन् के २०० वर्ष पूर्व—भारत और महाभारत के बाद—वह किन किन आधारों पर वताते हैं। श्री वैद्य का कहना है—

(१) "महाभारत में केवल बौद्ध मत का उल्लेख है पर वर्तमान रामायण में बौद्ध मत के विरुद्ध वाक्य मिलते हैं। यही नहीं विशेष रूप से बुद्ध के नाम का भी उल्लेख है। ग्रातः ग्राशीक के बाद इस धर्म के ग्रास्त होने के समय ग्रार्थ-धर्मावलम्बी पुष्यमित्र ग्रीर ग्रामित्र के काल में वर्तमान रामायण की रचना सिद्ध होती है।"

श्री वैद्य की इस कल्पना का कुछ भी महत्त्व नहीं है क्योंकि महाभारत में प्रयुक्त 'बौद्ध' शब्द का श्रार्थ बुद्ध द्वारा प्रचलित सम्प्रदाय के श्रातिरिक्त क्या हो सकता है ? किर बुद्ध श्रीर बौद्ध शब्दों के प्रयोग में क्या भेद है जिसके श्राधार पर ऐसी कल्पना की जाय ? मि॰ मेकडोनल का कहना है कि "बुद्ध या बौद्धों के विषय में रामायण में एक ही रथान पर उल्लेख है श्रीर वह प्रचित्त है" संभव है ऐसा ही हो श्रातएव ऐसे निर्वल श्राधार पर वर्तमान वाल्मीकीय रामायण का समय परिवर्तन किस प्रकार किया जा सकता है ?

(२) दूसरी कल्पना यह है—"महामारत में राशि गणित का उल्लेख नहीं है। किन्तु रामायण में श्रीराम-जन्म के समय कर्क लग्न पर पाँच ग्रहों की स्थिति वर्णित है। राशि गणित का ज्ञान भारतवर्ष में यबनों द्वारा प्राप्त हुत्रा है ग्रीर यवनों का भारतवर्ष में त्रागमन ई० सन् के २०० वर्ष पूर्व हुत्रा है।"

यह कल्पना भी निर्मूल है। डा॰ राबर्टसन आदि पाश्चात्य विद्वानों का मत है कि राशि-ज्ञान सबसे प्रथम भारतवर्ष को ही हुआ है। और उसे भारतवर्ष से ही अन्यदेशीय विद्वानों ने सीखा है। प्रसिद्ध ज्योतिर्विद् मि॰ वेली का मत है कि

१ देखिये मि० मेकडोनल का संस्कृत साहित्य का इतिहास रामायण प्रकरण।

ज्योतिप का भारतवर्ष में उत्तम रूप से प्रचार ई० सन् के ३००० वर्ष पूर्व हो गया था। इसके सिवा श्री शङ्कर वालकृष्ण भी राशि-गणित का प्रचार भारतवर्ष में स्वतंत्रता से मानते हैं। इसके सिवा यवनों के साथ भारतवर्ष का सम्बत्ध कब हुत्रा इसको तो श्री वैद्य स्वयं ग्रानिश्चित स्वीकार करते हैं, तब इस विषय में ग्राधिक कहना व्यर्थ है।

(३) तीसरी कल्पना यह है कि "रामायण के अयोध्या काएड में १०० वें सर्ग में जो राज-धर्म का विषय है, वह महाभारत सभापर्व के पञ्चम अध्याय से लिया गया है। क्योंकि भगवान् रामचन्द्र द्वारा भरतजी से जो प्रश्न पूछे गये हैं, वे असामयिक हैं।"

किन्तु इस प्रसङ्ग को दोनों ग्रन्थों में देखने पर ज्ञात हो सकता है कि यह ग्रादर्श राज्य का दिग्दर्शन है। रामायण में भगवान रामचन्द्र चित्रक्ट में ग्राए हुए भरत से उनकी उद्विग्नता का कारण पूछने के लिये राज्य-विषयक परिस्थिति के रूप में प्रश्न करते हैं। ग्रौर महाभारत में महाराज युधिष्ठिर से राज्य-व्यवस्था-तमक प्रश्नों के रूप में देविष नारद ग्रादर्श-राज्य-धर्मों का उपदेश करते हैं। दोनों ही स्थलों पर यह विषय प्रसङ्गानुक्ल है। हाँ, इस प्रसङ्ग में वाल्मीकीय रामायण के कुछ पद्यों का महाभारत के पद्यों में ग्राविकल साहश्य ग्रवश्य है। यह साम्य स्वतन्त्र रूप से होना ग्रसम्भव न होने पर भी यदि यही कल्पना की जाय कि वे पद्य एक ग्रन्थ से दूसरे ग्रन्थ में लिये गये हैं तो भी प्रत्युत रामायण से महाभारत में लिया जाना ही सम्भव हो सकता है जैसा कि ऊपर दिखाया गया है कि महाभारत में वाल्मीकि के नाम के साथ रामायण का पद्य उद्धृत किया गया हैं। फिर किस प्रकार श्री वैद्य की यह कल्पना स्वीकार की जा सकती है?

(४) चौथी कल्पना यह है कि "महर्षि वाल्मीकि-प्रणीत त्रादि या मूल रामायण में ब्रह्मास्त्र द्वारा रावण के वध का उल्लेख है। किन्तु वर्त्तमान रामायण

१ देखिये माधुरी पत्रिका अप्रैल सन् १९३१ पृ० ३१२।

२ देखिये श्री वैद्य की महाभारत मीमांसा हिन्दी पृ० ७८।

में रावण के एक सिर कर जाने के बाद तत्काल नवीन दूसरे सिर उत्पन्न होने तथा रावण के कण्ठस्थित ग्रमृत-कुण्ड को फोड़ कर रावण-वध की कथा है।"

प्रश्न होता है कि वाल्मीकि कृत वह दूसरी कौन सी ऐसी वाल्मीकीय रामायण है जिसमें रावण के कर्ण्डस्थित ग्रम्तकुर्ण्ड को फोड़ कर रावण-वध की कथा है। वर्तमान वा॰ रामायण में तो ऐसा उल्लेख रावण-वध के प्रसङ्ग में नहीं मिलता। महाभारत के रामोपाख्यान में भी रावण का वध केवल ब्रह्मास्त्र द्वारा किया जाना ही वर्णित है। सम्भवतः इसी ग्राधार पर श्री वैद्य की यह कल्पना भी निर्भर है। प्रथम तो विभिन्न पुरागोतिहासों में ग्रवतार—चरित्रों का एक ही रूप से वर्णन नहीं देखा जाता है। इस विभिन्नता का कारण एकमात्र कल्प भेद है जैसा कि गोरवामी श्री तुलसीदासजी द्वारा 'रामचरित मानस' में विभिन्न कल्पों में होनेवाले श्री रामावता के विषय में दिग्दर्शन कराया गया है। फलतः श्री वाल्मीकीय रामायण से ही महाभारत में रामोपाख्यान लिया गया है यह भी सन्देहात्मक ही है। इसके सिवा यदि यह मान भी लिया जाय कि महाभारत में यह विषय रामायण से ही लिया गया है तो भी श्री वैद्य के मत की पुष्टि नहीं हो सकती। वर्त्तमान रामायण में भी ब्रह्मास्त्र द्वारा ही रावण-वध का वर्णन है—

"श्रथ तं स्मारयामास मातली राघवं तदा, श्रजानन्निच कि वीर त्वमेनमनुवर्तसे। विस्रज्यास्मे वधाय त्वमस्त्रं पैतामहं प्रभो। × × × × × × ततः संस्मारितो रामस्तेन वाक्येन मातलेः, जग्राह स शरं दीष्तं निश्वसन्तमिवोरगम्। यं तस्मे प्रथमं प्रादादगस्त्यो भगवानृषिः। ब्रह्मदत्तं महद्बाण्ममोघं युधि वीर्यवान्।" इत्यादि —युद्धकाण्ड सर्ग १०६। १, २, ३, ४।

१ श्री वैद्य का संस्कृत वाङ्मयाचा त्रोटक ए० १०५।
२ देखो भूषण त्रादि तीन व्याख्यायुक्त गुजराती प्रेस (बंबई) संस्करण।

श्रव रही, रावण के सिर कट कर किर उत्पन्न होने की बात। इस विषय में यही कहना पर्याप्त है कि जब स्वयं श्री वैद्य महाभारत के रामोपाख्यान को संचित्त रूप मानते हैं तो ऐसी स्थित में यदि किसी ग्रन्थ के विस्तृत वर्णन का तदनुरूप श्रृङ्खलाबद्ध ही वर्णन किया जाय तो किर संचित्त का प्रयोजन ही क्या हो सकता है ? इसके द्वारा सिद्ध है कि श्री वैद्य की यह कल्पना भी सर्वथा निस्सार है।

(५) श्री वैद्य की एक कल्पना यह भी है कि वर्त्तमान रामायण में छुन्दों का प्रयोग है वह महाभारत काल के बाद का है। किन्तु छुन्दों के प्रयोगों के विषय में भी श्री वैद्य स्वयं विश्वास नहीं करते हैं। ग्रातएव इस विषय में भी ग्राधिक कहना व्यर्थ है।

उपर्युक्त विवेचन द्वारा सिद्ध है कि श्री वैद्य महाशय की कल्पनाएँ कुछ भी महत्वपूर्ण नहीं हैं। पाश्चात्य और एतद्देशीय लेखकां ने ग्रौर भी कुछ निस्सार कल्पनाएँ की हैं पर विस्तार भय से यहाँ उनकी मुख्य कल्पनात्रों के विषय में ही विवेचन किया गया है।

यहाँ एक बात और भी विचारणीय है कि जब ईसवी सन् की सम्भवतः छुठी और सातवीं शताब्दी के लगभग के भिंह-भामह भामह-दण्डी और ग्यारहवीं शताब्दी के मम्मट-रुथ्यक ग्रादि साहित्याचायों के विषय में भी विद्वानों द्वारा ग्राधिकाधिक चेष्टा की जाने पर भी उनके पूर्वापर का निश्चित रूप में मतैक्य नहीं हो सकता है, ऐसी ग्रावस्था में निराधार कल्पनाग्रों पर रामायण को महाभारत के परवर्ती मान लेना या ईसवी सन् की कुछ शताब्दियों के पूर्व इसका समय निश्चित कर देना निस्सन्देह बड़ा दुरसाहसपूर्ण कार्य है, जब कि रामायण के प्राचीनतम होने के विरुद्ध कोई भी हढ़ प्रमाण उपलब्ध नहीं हो सकता है। हाँ, सम्भव है ग्रार्ष-प्रनथों में कुछ प्रचित ग्रंश पीछे से मिला दिया गया हो पर इसके द्वारा सम्पूर्ण प्रनथ का काल-निर्णय करना कहाँ तक युक्तियुक्त हो सकता है, यह इतिहासश विद्वान ग्रानुभव कर सकते हैं।

१ देखो श्री वैद्य कृत भारत मीमांसा ।

## महामुनि श्री भरत का नाट्यशास्त्र

साहित्य शास्त्र के प्रथमाचार्य का स्थान उपलब्ब ग्रन्थों के ग्राधार पर महा-मुनि भरत के सिवा ग्रन्थ किसी को प्रदान नहीं किया जा सकता। क्योंकि काव्य के लक्ष्ण-ग्रन्थों में सबसे प्रथम हमको इन्हीं का नाष्ट्यशास्त्र उपलब्ध होता है। यद्यपि काव्य-मीमांसा में कविराज राजशेखर ने शास्त्रसंग्रह नामक प्रथमाध्याय के ग्रारम्भ में भगवान् श्री कएठ द्वारा काव्य-शिक्षा प्राप्त होने का जहाँ उल्लेख किया है, वहाँ भरत मुनि के साथ-साथ ग्रन्थ साहित्याचायों के भी नामोल्लेख किया है, वहाँ भरत मुनि के साथ-साथ ग्रन्थ साहित्याचायों के भी नामोल्लेख

"सोऽपि भगवान् स्वयंभू काव्यविद्याप्रवर्त्तनाय प्रायुङ्क । सोऽष्टादशाधिकरणीं दिव्येभ्यः काव्यविद्यास्नातकभ्यः सप्रपञ्चं प्रोवाच । तत्र कविरहस्यं सहस्रात्तः समाम्नासीत्, मौक्तिकमुक्तिगर्भः, रीतिनिर्णयं सुवर्णनाभः, त्रानुप्रास्कि प्रचेतायनः, यमकानि चित्रं चित्राङ्गदः, शब्द-रलेषं शेषः, वास्तवं पुलस्यः, त्रौपम्यमौपकायनः, त्रातिशयं पराशरः, त्रार्थश्लोषमुतत्थ्यः, उभयालंकारिकं कुवेरः, वैनोदिकं कामदेवः, रूपक-निरूपणीयं भरतः, रसाधिकारिकं निन्दिकेश्वरः, दोषाधिकरणं धिषणः, गुणौपादानिकमुपमन्युः, त्रौपनिषद्कं कुचमारः इति"।

उपर्युक्त त्राचायों में जिन सुवर्णनाम ग्रौर कुचमार का उल्लेख है, उनके विषय में वात्स्यायन प्रणीत कामसूत्र में भी उल्लेख है जो कि राजशेखर से ग्रात्यन्त प्राचीन ग्रन्थ है। ग्रौर नन्दिकेश्वर (ग्रथवा नन्दि) का उल्लेख नाट्य-शास्त्र में स्वयं श्री भरत मुनि ने नाट्यशास्त्र विषय के ग्रपने उपदेशक के रूप में तुएड के नाम से किया है—जैसा कि ग्रागे स्पष्ट किया जायगा। किन्तु राजशेखर के बताये हुए ग्राचायों में इस समय श्री भरत-प्रणीत नाट्यशास्त्र ही उपलब्ध है।

१ 'सुवर्णनाभः साम्प्रयोगिकम्' कामसूत्र १।१।१३, 'कुचमार श्रोपनिषदिकम्'। कामसूत्र १।१।१७,

बाब सशीलक्रमार दे, एम० ए० डी० लिट० (ढाका युनिवर्सिटी) त्रादि ने राजशेखर के उपर्युक्त वाक्य को कवि-कल्पना मात्र एवं ग्रपने ग्राधिकृत शास्त्र को गौरवान्वित करने के लिये उसके साथ इस प्रकार देवता ग्रौर ऋषियों का सम्बन्ध स्थापित कर देना संस्कृत लेखकों के लिये स्वभाव-सिद्ध बतलाया है। १ किन्तु हम तो यह कहते हैं कि संस्कृत लेखकों द्वारा ऐसा किये जाने की बात तो केवल पश्चिमीय शिद्धा से प्रभावित विद्वानीं की कपोल-कल्पना मात्र ही है। पर हमारे ऋषियों के सम्बन्ध के ऐसे वाक्यों पर ऐसी निराधार कल्पनाएँ कर लेना पाश्चात्य-लेखकों पर ग्रन्थ-विश्वास रखनेवाले एतद्देशीय विद्वान् लेखकों के ग्रवश्य हो प्रत्यत्त स्वभाव-सुलभ दृष्टिगत होती है। अतएव ऐसी अवस्था में ऐसी अप्रा-माणिक मनगढन्त कल्पनात्रों को हम भी ग्रंध-विश्वास से किस प्रकार स्वीकार कर सकते हैं, जब कि उनकी कल्पनात्रों के विरुद्ध हमको प्रमाण भी उपलब्ध हैं। विचारणीय यह है कि राजशेखर ने जिन-जिन ग्रचायों का नामोल्लेख किया है, उनमें से भरत का नाट्यशास्त्र ही उपलब्ध है, पर इसके सिवा श्रौर भी दो त्राचायों का नामोल्लेख राजग़ेखर के त्रात्यन्त पूर्ववर्ती वात्स्यायन के काम-सूत्र में बड़े त्रादर के साथ किया गया है—जैसा कि हम पहिले दिखा चुके हैं। श्रौर कामसूत्र के उल्लेख द्वारा उन् दोनों का श्रस्तित्व भी स्वीकार किया जाता है जब कि उनके ब्रन्थ भो कोई उपलब्ध नहीं है। फिर हमको राजशेखर-कथित स्रन्य त्राचायों का ऋस्तित्व स्रसम्भव मान लेने का क्या स्राधार है ? यदि उनके प्रन्थ ऋषाप्य होना ही इसका ऋाधार मान लिया जाय तब तो यह भी सम्भव है कि यदि श्री भरत का नाट्यशास्त्र ख्रौर कामसूत्र मी अप्राप्य होते तो भरत, सुवर्णनाभ श्रौर कुचमार को भी वे काल्पनिक व्यक्ति ही समभ लेते। श्रतएव किसी निर्दिष्ट श्राचार्य का प्रन्थ या किसी ऐतिहासिक व्यक्ति का चिह्न उपलब्ध न होना उनके ग्रस्तित्व को ग्रसिद्ध कदापि नहीं कर सकता। यदि ऐसा ही मान लिया जाय तब तो इसका परिणाम बहुत ही भयङ्कर हो सकता है-

१ संस्कृत पोईटिक्स S. K. De. Vol. 1

सभी ऐतिहासिक व्यक्ति काल्पनिक समक्ते जा सकते हैं। निष्कर्ष यह कि राज-राखर के वाक्य को कपोल-कल्पित मानने के लिये कोई प्रमाण नहीं, प्रत्युत स्वयं नाट्यशास्त्र में राजरीखर के वाक्य की पृष्टि में प्रमाण मिलते हैं। नाट्यशास्त्र में 'ग्रन्ये' (ग्र० १।१३० के ग्रागे) 'ग्रन्येरिप उक्तम्' (१।१४४ के ग्रागे), 'ग्रन्येत' (१।१६१, ग्रीर १।१६६ के ग्रागे) इत्यादि ग्रनेक प्रयोग मिलते हैं, जो कि हमको भरत के समकालीन या उनके पूर्ववर्ती ग्रनेक ग्राचायों के परिचायक हैं। संभव है जिस प्रकार राजरोखर ने श्री भरत, सुवर्णनाम ग्रीर कुचमार के ग्रन्थ देखकर उनका नामोल्लेख किया होगा उसी प्रकार ग्रन्य ग्राचायों के भी ग्रन्थ या ग्रन्य किसी ग्रन्थ में उनका नामोल्लेख देख कर ही ऐसा किया होगा। ग्रस्तु ऐसी परिस्थिति में जब कि ग्रन्य ग्राचायों के ग्रन्थ ग्रानुपलब्ध हैं, महामुनि भरत ही साहित्य के प्रथमाचार्य के रूप में हमारे सम्मुख ग्राते हैं ग्रीर उनका नाट्यशास्त्र ही इस विषय का प्रथम ग्रन्थ।

नाट्य शास्त्र में वर्णित विषय

नाट्यशास्त्र का विषय प्रधानतया दृश्य-काव्य नाट्य विषय है। पर काव्य के दृश्य ग्रौर श्रव्य दोनों ही भेदों के इसमें नियम निरूपण किये गये हैं। हाँ, यह ग्रयश्य है कि श्रव्य-काव्य ग्रयथा श्रव्य ग्रौर दृश्य दोनों से सम्बंध रखनेवाले रस, ग्रावश्य है कि श्रव्य-काव्य ग्रयथा श्रव्य ग्रौर दोषादिकों का उतना विस्तार से विवेचन ग्रात्व किया गया है, जितना केवल दृश्य-काव्य विषयक नाट्याभिनय का वर्णन किया गया है।

नाट्यशास्त्र में ३७ ग्रध्याय हैं। जिनमें छठे ग्रध्याय में रस; ७वें में भाव-स्थायी, व्यभिचारी ग्रािः; १४वें में छंदों के लच्चण ग्रीर उदाहरण; १६वें में ग्रालङ्कार, काव्य के दोष गुण ग्रीर काव्यलच्चण; १७वें में प्राकृतादि भाषाएँ; ग्रलङ्कार, काव्य के दोष गुण ग्रीर काव्यलच्चण; १७वें में प्राकृतादि भाषाएँ; १८वें में दस प्रकार के रूपक; २०वें में भारती, सात्वर्ता, कौशिकी ग्रीर ग्रार-भटी वृत्ति ग्रीर २२वें में हाव, भाव, हेला, नायक-नायिकादि भेद निरूपण हैं। विशेषतया अव्य-काव्य से सम्बन्ध रखनेवाला यही ग्रध्याय है, शेष ग्रध्यायों में प्राय: नाट्याभिनय विषय ही है।

नाट्यशास्त्र के उपर्युक्त ग्रध्यायों के विषय निरूपण पर ध्यान देने से प्रतीत होता है कि नाट्यशास्त्र के रचना-काल में ग्रलङ्कारों के ग्रधिक भेद निर्दिष्ट नहीं हुए थे—जैसा कि उसमें किये गये उपमादि केवल चार ग्रलङ्कारों के निरूपण से स्पष्ट है। ग्रलंकारों के उपभेद भी उसमें केवल उपमा ग्रौर यमक के ही कुछ निरूपण किये गये हैं। उपमा के ग्रवान्तर भेदों के विषय में यह भी कहा गया है—

'उपमाया वुधैरेते भेदा ज्ञेयाः समासतः। ये शेषा लच्चणेनोक्तास्ते प्राह्याः काव्यलोकतः'।।

—नाट्यशास्त्र १६१७४ ससे विदित होता है कि उपमा के उपभेद उस समय श्रीर भी कुछ महामुनि भरत के ध्यान में अवश्य थे, सम्भवतः वे काव्यों में ही दृष्टिगत होते थे—िकसी लच्चए प्रन्थ में निरूपए नहीं किये गये थे। इनमें बहुत से उपभेदों का निरूपए अग्निपुराए श्रीर दण्डी के काव्यादर्श में मिलता है।

त्र्यलङ्कारों के बाद नाट्यशास्त्र में दश दोषों ग्रौर गुर्णों का निरूपण है।

#### नाट्यशास्त्र का लेखक

नाट्यशास्त्र के लेखक के विषय में बाबू एस. के. दे लेक्चरर ढाका यूनिवर्सिटी श्री श्री काणे का मत है कि यह विस्तृत नाट्यशास्त्र श्री भरत की कृति नहीं किन्तु किसी अन्य की है जिसने सिद्धान्तों की शिद्धा पाकर एवं कला के प्रयोग करके इसको प्रणीत किया है। इसकी पुष्टि में श्री काणे ने नाट्यशास्त्र के—

. 'त्रात्मोपदेशसिद्धं हि नाट्यं प्रोक्तं स्वयंभुवा। शेषं प्रस्तारतन्त्रेण कोलाह्तः कथिष्यति'॥ —३७।१८

९ देखो हिस्ट्री ग्राव् संस्कृत पोएटिक्स जिल्द एक नास्यशास्त्र विषयक निबन्ध।

२ देखो श्री कार्णे के साहित्यदर्पण की भूमिका पृ० ७,८।

'भरतानां च वंशोयं भविष्यं च प्रवर्तितः। कोहेलादिभिरेवं तु वत्सशारिडल्यधूर्तितैः'॥

इन वाक्यों को उद्भृत किया है। इनके ग्रातिरिक्त वे ग्रन्य प्रमाण भी देते हैं— १ दामोदर गुप्त ने कुट्टनीमत में नाट्यशास्त्रकारों में भरत के साथ कोहल का नाम भी दिया है—'कोहलभरतोदितिकियया' (कुट्टनीमत श्लो॰ ८१)।

२ 'ताल' नामक ग्रन्थ जो कोहलाचार्य कृत कहा जाता है यह इरिडया श्रोफिस की लायब्रेरी में हैं।

३ हेमचन्द्र ने कान्यानुशासन में ('ग्रादिशन्दात्कोलाहलादिलिच्तितास्तोटकादयो ग्राह्माः।' पृ० ३२५) इस वाक्य में कोलाहल को नाट्य-लेखक वतलाया है।

४ रसार्णवसुधाकर (प्रथम विलास) में शिङ्ग भूपाल ने भरत, शाणिडल्य, कौटिल्य दत्तिल ग्रौर मतङ्ग को दूसरे नाट्य-ग्रन्थों के प्रणेता वतलाये हैं।

वस, श्री काणे की कल्पना इन्हीं प्रमाणों पर श्रिषकतया श्रवलिम्बत है। किन्तु उपर्युक्त प्रमाणों में किसी भी प्रमाण सें यह किस प्रकार सिद्ध हो सकता है कि यह वर्तमान नाट्यशास्त्र भरत मुनि प्रणीत नहीं ? प्रत्युत उपर्युक्त प्रमाणों द्वारा तो ऊपर उद्धृत नाट्यशास्त्र की दोनों कारिकाश्रों में जो कहा गया है कि 'नाट्यशास्त्र का विस्तार कोहलादि करेंगे' इसकी. पृष्टि होती हैं। क्योंकि उपर्युक्त पहिलो, दूसरी श्रोर तीसरी संख्या के प्रमाणों में यही कहा गया है कि कोहलादिक नाट्य-विषयक ग्रन्थों के प्रणेता हैं। श्रोर दूसरी संख्या के प्रमाण द्वारा कोहलहत 'ताल' नामक ग्रन्थ का पता चलता है। श्रतप्त इनके द्वारा तो केवल यही निष्कर्ष निकल सकता है कि १, ३, ४ संख्या के प्रमाणों में कहे हुए वाक्यों का दूसरी संख्या के प्रमाण द्वारा समर्थन होता है। किन्तु यह चारों प्रमाण श्री काणे देसरी संख्या के प्रमाण द्वारा समर्थन होता है। किन्तु यह चारों प्रमाण श्री काणे ने भरत के नाट्यशास्त्र के लेखक के सम्बन्ध में किस प्रकार लागू किये यह एक वस्तुत: विचित्र बात है।

ा । पाचन भात ह । बाबू एस. के. दे ने भी वाट्यशास्त्र के ३७वें ग्रान्तिम ग्राध्याय के ग्रान्त

१ देखो हिस्ट्री त्राव् संस्कृत फोएटिक्स पृ० २४, २५।

में--'इति भारतीये नाट्यशास्त्रे गुह्मविकल्पो नामाध्यायः सप्तत्रिंशः' इस वाक्य के त्रागे लिखे हुए—'समाप्तोयं निन्द्भरत संगीत पुस्तकम्'। त्रौर ऊपर उद्धृत नाट्यशास्त्र के ग्रध्याय ३७ की १८वीं एवं २४वीं कारिकाग्रों के ग्राधार पर यही मत स्थिर किया है कि नाट्यशास्त्र का वर्तमान रूप कोहल, नन्दिकेश्वर त्रादि के किये हुए परिवर्तनों के पीछे किसी ग्रन्य द्वारा सम्पादित किया गया है। किर एस्. के. दे बाबू यह भी लिखते हैं कि "नाट्यशास्त्र में—(१) मुक्त गद्यांश, (२) त्रानुवंश्य श्लोक, (३) सूत्र भाष्य शैली त्र्यौर (४) सक्रम कारिकाएँ हैं त्रातः यह विभिन्न शैली की रचना एक काल की नहीं हो सकती। यन्थ कभी सूत्र भाष्य रूप में लिखा गया होगा जिसका रूपान्तर वर्तमान रूप हैं"। किन्तु हमको ब्राश्चर्य है कि श्री काणे ब्रौर श्री एस. के. दे वावू जैसे संस्कृत साहित्य के मर्मज्ञ विद्वानों ने यह मत ऐसे निर्वल ग्रौर निर्मूल ग्राधारों पर किस प्रकार स्थिर कर लिया। उनको इस मर्त पर ग्राने के प्रथम ग्रार्थ-ग्रन्थ जो ऋषि-प्रणीत महाभारतादिक हैं, उनके त्रारम्भ से समाप्ति तक की क्या रचना-शैली है उस पर भी ध्यान देना ग्रावश्यक था। क्या उन ग्रन्थों में इसी प्रकार की रचना-शैली नहीं है ? क्या गद्य भाग ग्रौर ग्रमुष्टुप् या ग्रार्या छन्द त्रादि नहीं हैं ? अवश्य ही इन आर्ष-प्रन्थों के मूल भाग को श्री काणे आदि भी उन्हीं महानुभाव ऋषियों के प्रणीत स्वीकार करते हैं, यद्यपि उनके वर्तमान रूप को वें कहीं कहीं परिवर्द्धित बताते हैं। किन्तु यह भी उनकी निराधार कल्पना मात्र है। (इस विषय पर प्रसङ्गानुसार त्र्यागे विवेचन किया जायगा) यहाँ पर विचारणीय यही है कि जब कोहलादिक का नामोल्लेख नाट्यशास्त्र में भी है श्रौर उसी के श्राधार पर श्री काणे श्रादि नाट्यशास्त्र के वर्त्तमान रूप को मूल रूप से भिन्न बतलाते हैं तो प्रश्न यह होता है कि प्रथम तो नाट्यशास्त्र में इसके लेखक रूप में कोहलादि का उल्लेख ही कहाँ है ? 'विस्तार' का ग्रर्थ ग्रन्य ग्रन्थों का निर्माण उनके द्वारा किया जाना न मान कर इसी सुप्रसिद्ध नाट्यशास्त्र की

१ हिस्ट्री सं० पो० पृ० ३१।

कोहलादि द्वारा लिखे जाने या परिवर्द्धित किये जाने में प्रमाण ही क्या है ? जब कि कोहलादि द्वारा लिखे गये स्वतंत्र प्रन्थों का ग्रस्तित्व श्री काणे के उपर्युक्त प्रमाणों द्वारा ही सिद्ध होता है। इनके सिवा भरत नाट्यशास्त्र पर जो 'ग्राभिनवभारती' नाम की टीका है उसमें भी कोहल के मत उद्धृत किये गये हैं—

"सात्विकोप्यङ्गीकृत एव कोहलाद्यैः—'सत्वातिरिक्तोऽभिनयः' इत्यादिवचनमालिखद्भिः"। (पृ० १७३)। तदुक्तं कोहलेन— 'सन्ध्यायां नृत्यतः' इत्यादि (पृ० १८२)। "यथोक्तं कोहलेन 'लयान्तरप्रयोगेण" इत्यादि (पृ० १८३)।

इन वाक्यों द्वारा भी कोहलें का स्वतंत्र प्रनथ भरत नाट्यशास्त्र से भिन्न सिद्ध होता है। फिर यह भी एक प्रश्न है कि कोहलादि का समय किस आधार पर भरत मुनि से अत्यन्त परवर्ता कहा जा सकता है। नाट्यशास्त्र में 'आनुवंश्य' आर्याओं के विषय में कहीं यह स्पष्ट नहीं कहा गया है कि यह अन्य किसी के हैं। हाँ, 'अन्ये' 'केचित्' आदि प्रयोग अवश्य हैं, यदि उन आर्याओं को भी इसी अेगी में रख दिया जाय तो भी अनेक लेखकों द्वारा नाट्यशास्त्र का लिखा जाना किस प्रकार सिद्ध हो सकता है, सिवा इसके कि इन वाक्यों से अपने समकालीन या पूर्ववर्ती आच्यों के मत भरत मुनि ने प्रदर्शित किये हैं। यदि श्री कागो आदि अपने मत की पृष्टि में कोई हढ़ प्रमाण दिखलाते तो किसी को आप्रह न होता कि ऐसा न माने, पर जब तक कोई अकाट्य प्रमाण उपलब्ध न हो यह कभी नहीं माना जा सकता कि श्री भरत के सिवा अन्य भी कोई इस नाट्यशास्त्र के प्रणेता या परिवर्द्ध हैं।

ग्रच्छा, ग्रन्थ समाप्ति के 'निन्दिभरत' के प्रयोग का सम्बन्ध श्री एस. के. दे बाबू केवल नाट्यशास्त्र के ग्रन्तिम ग्रध्याय के साथ लगाते हैं, किन्तु ग्रन्तिम

१ अवतक इस टीका का नाममात्र अन्य प्रन्थों में दृष्टिगत होता था, पर अब यह टीका गायकवाड़ सीरीज में मुद्रित हो रही है और प्रथम भाग में ७ अध्याय तक मुद्रित भी हो गई है।

ग्रध्याय की 'इतिश्री' में तो वही उल्लेख है, जो कि प्रत्येक ग्रध्याय के ग्रन्त में 'इति श्री भारतीये नाट्यशास्त्रे' लिखा हुग्रा है। इसके बाद 'समाप्तोयं नन्दिभरत-सङ्गीतपुस्तकम्' यह लिखा हुग्रा है। ग्रतएव इस वाक्य कां विशेष सम्बन्ध केवल ग्रन्तिम ग्रध्याय ग्रथवा नाट्यशास्त्र के ग्रन्य किसी विशेष भाग के साथ तो किसी भी प्रकार स्थापित हो ही नहीं सकता। यदि इसका सम्बन्ध स्थापित हो सकता है, तो सारे ग्रन्थ के साथ ही हो सकता है। भरत मुनि को नाट्य-विषयक शिद्या महात्मा नन्दि द्वारा ही उपलब्ध हुई है, जैसा कि उन्होंने स्वयं कहा है—

'ततस्तएडुं समाह्न प्रोक्तवाज् भुवनेश्वरः। प्रयोगमङ्गहाराणामाचद्व भरताय वै॥ ततो ये तएडुना प्रोक्तास्वङ्गहारा महात्मना। नानाकरणसंयुक्तान्व्याख्यास्यामि सरेचकान्॥ —नाट्यशास्त्र ४।१७-१८

तगड़, यह निन्द का ही दूसरा नाम है जैसा कि 'तगड़' की व्याख्या में अभिनवभारती में उल्लेख है— 'तगड़मुनिशब्दौ निन्दभरतयोरपरनामनी' । अतएव हम इसके द्वारा इस निष्कर्ष पर आ सकते हैं कि निन्द द्वारा भरत मुनि को शिचा प्राप्त होने के कारण नाट्यशास्त्र का निन्द के मतानुसार लिखा जाना सिद्ध होता है। सम्भव है इसी कारण से अन्थानत में 'निन्द भरत' का प्रयोग किया हो। इसके सिवा प्रायः अन्य नाट्याचायों के लिए भी भरत संज्ञा का प्रयोग होता है, सम्भव है अन्य आचायों से भिन्नता प्रदर्शित करने के लिए ही प्रसिद्ध भरत मुनि के लिए, जिनको निन्द द्वारा शिचा प्राप्त हुई है, 'निन्द भरत' का प्रयोग किया गया हो। इसके अतिरिक्त लेख-प्रमाद और प्रचित अंश का समावेश हो जाने के कारण इसका निश्चय किया जाना भी बड़ा ही दुःसाध्य व्यापार है। अभिनवभारती के साथ नाट्यशास्त्र के गायकवाड सीरीज के संस्करण

१ अभिनवभारती पृ० ९०

की म्मिका द्वारा विदित होता है कि इस संस्करण के लिए ४० प्रतियाँ इस्त-लिखित एकत्र की गई हैं, जिनमें कोई भी दो प्रतियों का पाठ एक दूसरी से नहीं मिलता है। त्रोर त्राध्यायों की संख्या में भी विभिन्नता है। कुछ प्रतियों में ३६ ग्राध्याय हैं, जब कि कुछ प्रतियों में उतना ही पाठ ३६ त्रोर ३७ संख्या के दो ग्राध्यायों में लिखा हुत्रा है। एक प्रति में ३८वाँ ग्राध्याय भी उसी पाठ में लगा हुन्ना है। इस पर सम्पादक महाशय ने लिखा है—

"Bharat's work has undergone such variations at every part of the work that every verse really requires half a printed page to show its variants." (Natyashastra, Gaekwad's Oriental Series: Preface, page 9, last two lines).

श्रथांत् 'भरत की मूल कृति के प्रत्येक भाग में इतना परिवर्तन हो गया है कि प्रत्येक पद्म के परिवर्तनों को दिखाने के लिए वास्तव में मुद्रित श्राघे पृष्ठ की श्रावश्यकता है।' ऐसी परिस्थिति में यहाँ भी कहा जा सकता है कि सम्भवतः नाट्यशास्त्र में कुछ प्रचित्त श्रंश भी समावेशित हो गया हो तो क्या श्राश्चर्य है। किन्तु सम्पूर्ण ग्रन्थ का लेखक भरत मुनि के स्थान पर श्रान्य किसी को कल्पना कर लेना तो वस्तुतः बड़ा ही दुःसाहसपूर्ण कार्य है। श्रतएव संदिग्ध श्राधार पर ऐसी महत्वपूर्ण धारणा के लिए हमको रुक जाना ही श्रेयस्कर है।

### नाट्यशास्त्र का समय

यद्यपि कुछ विद्वान् नाट्यशास्त्र का निर्माण त्रिमिपुराण के पीछे बताते हैं, जैसा कि काव्यप्रकाशाद्दी नामक काव्यप्रकाश की टीका में महेश्वर ने लिखा है—

'सुकुमारान् राजकुमारान् स्वादुकाच्यप्रवृत्तिद्वारा गहने शास्त्रान्तरे प्रवतियतुमिप्रपुराणादुद्धृत्य काच्यरसास्वादकरणमलङ्कारशास्त्रं कारिकाभिः संचिष्य भरतमुनिः प्रणीतवान्'।

यह टीका ईसबी १७वीं शताब्दी में लिखी गई है १। इसी प्रकार साहित्य-कौमुदी की कुष्णानित्ति टीका में भूषण ने भी लिखा है—

काव्यरसास्वादनाय वहिषुराणादिदृष्टां साहित्यप्रक्रियां भरतः संज्ञिप्ताभिः कारिकाभिः निववन्धं ।

किन्तु यह उल्लेख सर्वथा निराधार है। इसके लिए अन्यत्र अन्तेषण की आवश्यकता नहीं, जब कि अमिपुराण के—

'वाक्ष्रधाना नरप्राया स्त्रीयुक्ता प्राक्टतोक्तिता। भरतेन प्रणीतत्वाद् भारती रीतिरुच्यते'॥२ —श्रक्षि पु० ३४०।६

इस वाक्य से ही स्पष्ट है कि 'भारती' रीति का नामकरण श्री भरत-प्रणीत होने के कारण किया गया है। यही नहीं, अग्निपुराण के इस वाक्य की पुष्टि नाट्यशास्त्र के—

'या वाक् प्रधाना पुरुषप्रयोज्या स्त्रीवर्जिता संस्कृत वाक्ययुक्ता। स्वनामधेयैभरतैः प्रयुक्ता सा भारती नाम भवेतु वृत्तिः'॥ —नाटयशा० २०।२५

इस पद्य से भी होती है। इसी के अनुसार अग्निपुराण के उपर्युक्त श्लोक में कहा गया है। अग्निपुराण का पाठ कुछ अशुद्ध प्रतीत होता है। क्योंकि उसमें 'स्त्रीयुक्ता प्राक्टतोक्तिता' पाठ है, जब कि नाट्यशास्त्र में 'स्त्रीवर्जिता संस्कृत वाक्ययुक्ता' पाठ है। सम्भवत: अग्निपुराण में भी ''स्त्रीत्यक्ता प्राक्टतोज्भिता'' पाठ हो, और हस्तलिखित प्रति के लिपि-भ्रम से ऐसा मुद्रित हो गया हो। जो कुछ हो यह निर्विवाद सिद्ध है कि नाट्यशास्त्र, अग्निपुराण से प्राचीन ही नहीं किन्तु वह अग्निपुराण में लिये गये इस विषय का आदर्श भी है।

इसके प्रथम कि हम नाट्यशास्त्र के समय के सम्बन्ध में यथा साध्य

१ देखों कान्यप्रकाश भूमिका पृ० ३७ वामनाचार्य टीका द्वितीय संस्करण ।

२ स्रर्थात् भरत की प्रणीत होने के कारण इसे भारती रीति कहते हैं।

निष्कर्ष निकालें, यह प्रदर्शित करना प्रयोजनीय है कि अन्य विद्वान् लेखकों का इस विषय में क्या मत है-

१--प्रोफेसर मेकडोनल्ड नाट्यशास्त्र का निर्माण काल ई० सन् की छठी

शताब्दां बताते हैं।

२--प्रोफेसर लेवी ( Leve ) इसका समय इन्डो सीदियन चेत्रप के समय में बतलाते हैं। २

३---महामहोपाध्याय श्री हरिप्रसाद शास्त्री ई० सन् के दो शताब्दी पूर्व

वतलाते हैं। 3

४-- बाबू एस. के. दे नाट्यशास्त्र का वर्तमान रूप आठवीं शताब्दी के लगमग वतलाते हैं। ४

५--श्री काणो इसकी अन्तिम सीमा महाकवि कालिदास के समय पर निर्भर बतलाते हैं। त्र्यौर पूर्व सीमा ई० सन् के प्रारम्भ से ऋधिक प्राचीन नहीं

मानते। ५

निष्कर्ष यह है कि इन सभी विद्वान् लेखकों ने नाट्यशास्त्र का निर्माणकाल ईसवी सन् के पूर्व दूसरी शताब्दी से प्रथम स्वीकार नहीं किया है। उपर्युक्त विद्वानों के इन मतों पर विवेचन करने के प्रथम उचित यह होगा कि हम नाट्य-शास्त्र के विषय में बाह्य श्रीर श्रन्तरङ्ग उपलब्ध प्रमाणों पर कुछ विचार करें। त्र्यतः प्रथम हम ई० सन् की ११ वीं या १२ वीं शताब्दी के पूर्व के विद्वानीं द्वारा लिखे गये ग्रन्थों के बाह्य प्रमाणों पर विचार करते हैं।

१ देखो संस्कृत लिटरेचर पेज ४३४। श्रीर मि० मेकडोनल का संस्कृत इतिहास गुजराती श्रनुवाद पृ० ५६३।

२ देखो इंडियन एण्टीकायरी पुस्तक ३३ पृ० १६३।

३ देखो जरनल एशियाटिक सोसायटी बंगाल सन् १९१३ पृ० ३०७।

४ संस्कृत साहित्य का इतिहास History of Sanskrit Poetics यु० २७।

५ देखो साहित्यदर्पण को अंग्रेजी भूमिका ए० ५-९-१०।

काव्यप्रकाश में उल्लेख है :-'उक्तं हि भरतेन-विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तिः।'
--का० प्र० ४० ४ ए० १०१९

यह नाट्यज्ञास्त्र के ग्रध्याय ६ ए० ६२ का उद्धरण है। इस सूत्र पर काव्य-प्रकाश में भट्ट लोखट, श्री शंकुक, भट्ट नायक ग्रीर ग्रामिनवगुताचार्य की व्याख्यात्रों का सारांश दिया गया है ग्रीर वह नाट्यशास्त्र पर ग्रामिनवगुताचार्य की 'ग्रामिनवभारती' नाम की टीका से संचित रूप में लिया गया है— १—भट्ट नायक का समय ई० सन् ९०० ग्रीर ६२५ माना जाता है। २—श्री शंकुक संभवतः वहीं है, जिसके विषय में राजतरिङ्गणी में—

> 'कविर्बुधमनः सिन्धुराशाङ्कः शङ्कुकाभिधः। यमुह्दिश्याकरोत्काव्यं भुवनाभ्युद्याभिधम्'॥ (स०त० त्र० ४।७०५)

इसके ग्रनुसार इनका समय ई० ८४० है।

३—मह लोह्नट के समय का टीक पता नहीं, िकन्तु यह श्री शंकुक के पूर्ववर्ती हैं क्योंकि ग्रिमनवभारती में इनका उल्लेख उपर्युक्त मह लोह्नट की नाट्यशास्त्र के सूत्र की व्याख्या के ग्रालोचक के रूप में िकया गया है। ग्रीर ध्वन्यालोक की लोचन व्याख्या में (पृ०१८८) ग्रामिनवगुताचार्य ने िलखा है िक मह का मत प्रभाकर के मतानुसार है—'भाई प्रामाकर वैय्याकरणं च पर्च सूचयित' इत्यादि। काव्यप्रकाश की माणिक्यचन्द्र प्रणीत संकेत टीका ग्रीर व्यक्तिविवेक ग्रादि से भी पता चलता है िक भइ लोह्नट प्रभाकर ग्रीर श्री शंकुक के पूर्ववर्ती हैं ग्रतः इनका समय संभवतः ई० सन् ७०० से ८०० तक माना जा सकता है।

<sup>3</sup> यहाँ कान्यप्रकाश के जहाँ भी उद्धरण दिये गये हैं, वे सभी बम्बई में निर्णय सागर प्रेस में मुद्दित वामनाचार्य को टीका के द्वितीय संस्करण के पृष्ट हैं।

४—ग्रिमनवगुप्ताचार्य ने—जिनको काव्यप्रकाश प्रणेता ग्राचार्य मम्मट संभवतः ग्रापने ग्राचार्य रूप में व्यक्त करते हैं—ध्वन्यालोक की लोचन व्याख्या में भरत मुनि के मत का ग्रानेक स्थानों पर उल्लेख करते हुए 'मुनिराह' इत्यादि प्रयोग तो प्रायः किया ही है। एक स्थान पर लिखा है—'चिरंतनैर्हि भरत-मुनिप्रमृतिभिर्यमकोपमे दाब्दालङ्कारत्वेनेष्टे' (पृ०५) इनका समय दशम शताब्दी के लगभग है।

इससे सिद्ध होता है कि ईसवी की आठवीं शताब्दी के भट्ट लोहाट ने नाट्य-शास्त्र के उक्त सूत्र पर व्याख्या की है और दशम शताब्दी के अभिनवगुताचार्य जैसे संभ्रान्त आचार्यों ने श्री भरत को 'मुनि' और 'चिरंतनैः' शब्दों से व्यक्त किया है, जब कि उन्होंने भामह, उद्धट और दर्गडी के 'चिरंतन' शब्द का प्रयोग नहीं किया है जिनका समय अभिनवगुत के लिए पूर्व दोसे चार शताब्दियों तक का है।

दशरूपक के प्रगोता धनज्जय या धनिक ने भी लिखा है-

'उधृत्योधृत्यसारं यमखिलनिगमान्नाट्यवेदं विरिज्जि— श्चक्रे यस्य प्रयोगं मुनिर्राप भरतस्ताएडवं नीलकएठः'। ( दशरूपक ११४ )

इसमें भरत को 'मुनि' ग्रौर नाट्यवेद को विरिश्चि-ब्रह्मा द्वारा निर्मित बताया गया है। फिर इनके पूर्ववर्त्तां श्री ग्रानन्दवर्द्धनाचार्य ने, जिनका समय ई० सन् ८०० ग्रौर ६०० के मध्य में माना जाता है, ग्रपने ध्वन्यालोक में भरत का नामोक्षेख ग्रानेक स्थानों पर किया है—

१ 'अतएव च भरतेन प्रबन्धप्रख्यातवस्तुविषयत्वं प्रख्यातोदात्तनायकत्वं च नाटकस्यावश्यकतेव्यतयोपन्यस्तं'।

( do 888 )

२ 'यथा वेणीसंहारे विलासाख्यस्य प्रतिमुखसन्ध्यङ्गस्य प्रकृतरसनिबन्धा-ननुगुणमपि द्वितीयेऽङ्के भरतमतानुसरणमात्रेच्छया घटनम्'। ( १० १५० ) ३ 'यदि वा वृत्तीनां भरतप्रसिद्धानां कौशिक्यादीनां काव्यालङ्कारान्तर-प्रसिद्धानामुपनागरिकाद्यानां'।

(पृ० १६३)

४ 'एतच रसादितात्पर्येण काव्यनिवन्धनं भरतादाविष सुप्रसिद्धमेवेति'। ( ए० १८१ )

इनमें द्वितीय उद्धरण के अनुसार विलास नामक संध्यङ्ग की परिभाषा उप-लब्ध नाट्यशास्त्र के १६।७१ में और तीसरे उद्धरण के अनुसार कौशिक्यादि वृत्तियों का निरूपण अध्याय २० में किया गया है। इससे सिद्ध है कि वेणीसंहार नाटक के प्रणेता भट्ट नारायण ने, जो श्री आनन्दवर्द्धनाचार्य से पूर्व लगभग ई० की छठी या सातवीं शताब्दी में हो गया है, भरत के मतानुसार विलास संध्यङ्ग को लिखा है, यही नहीं वह भरत को नाट्यशास्त्र का सर्वोच्च आचार्य भी स्वीकार करता है।

ध्वन्यालोक के पूर्व दामोदर गुप्त ने ग्रापने कुड़नीमत ग्रन्थ में भरत का नामोल्लेख तो एकाधिक स्थानों पर किया ही है, किन्तु वह यह भी लिखता है— 'ब्रह्मोक्तनाट्यशास्त्रे गोते मुरजादिवादने चैव'।

—कुट्ट० श्लों० ७५

स्रतएव ई० सन् की ब्राठवीं शताब्दी में भी नाट्यशास्त्र के उल्लेख के ब्रनु-सार नाट्यशास्त्र को ब्रह्मोक्त ब्रौर भरत का ब्रह्मादि देवों के साथ सम्बन्ध स्वीकार किया गया है, जो भरत को प्राचीनतम सिद्ध करता है।

दामोदर गुप्त के पूर्ववर्ती भवभूति ने, जिसका समय ई० ७०० से ७४० तक माना जाता है, उत्तररामचिरत नाटक के चतुर्थाङ्क में जहाँ कि जनक ग्रौर लव के वर्तालाप में महर्षि वाल्मीकि द्वारा रामायण निर्माण किये जाने का प्रसङ्ग उप-स्थित किया है, वहाँ लव के द्वारा ये वाक्य कहलाये हैं—

'लवः-प्रणीतो न तु प्रकाशितः। तस्यैव खलु कोऽप्येकदेशः सन्द-र्भान्तरेण रसवानभिनेयार्थः कृतः तं च स्वहस्तिलिखितं मुनिर्भगवान् व्यस्जद्भरतस्य मुनेस्तौर्यित्रिकसूत्रकारस्य'। जनकः-किमर्थम् ?

लवः—स किल भगवान् भगतस्तमप्सरोभिः प्रयोजियष्यतीति'।
—उत्त॰ पृ॰ २४४, २४५ (कलकत्ता, गोवर्धन प्रेस संस्करण)

इसमें महर्षि वाल्मोकि-प्रणीत श्री रामायण का एक ग्रंश नाटकरूप में ग्रामि-नेयार्थ भरत मुनि के समीप भेजे जाने का उल्लेख है। यह कथा-प्रसङ्ग यदि भव-भ्ति द्वारा कल्पित भी मान लिया जाय-फिर भी इसके द्वारा यह तो ग्रवश्य सिद्ध होता है कि भवभूति के समय में भी भरतमुनि महर्षि वाल्मीकि के समकालीन माने जाते थे ग्रीर उनका नाट्यशास्त्र प्रसिद्ध था।

कादम्बरी त्रादि के प्रणेता महाकवि बाणभट्ट ने भी, जिसका समय ई० की छठी शताब्दी माना जाता है, नाट्यशास्त्र को भरत प्रणीत माना है। हर्षचरित के दूसरे अध्याय में त्रारभटी वृत्ति का उल्लेख किया है—

'रैणवावर्त्तमण्डली रेचकरासरसरभसारब्ध-नर्त्तनारम्भारभटीनटाः'। (पेरा ४)

किर तीसरे अध्याय के पेरा ५ में—जहाँ गान विद्या का उल्लेख है, लिखा है—-'मरतमार्गभजनगुरुगीतं'। और नाट्यशास्त्र में आरभटी वृत्ति के विषय में लिखा है—

'ऋतउर्द्ध् वमुद्धतरसामारभटीं संप्रवच्यामि'। —ना० शा० श्र० २०।५४

तथा रेचक के विषय में भी लिखा है—

'तत्राचिभूविकाराश्च शृङ्गाराकारसूचकाः। सम्रीवा रेचका ज्ञयो हावश्चित्तसमुत्थितः'॥
—ना० शा० त्र० २२।१०

इसके द्वारा विदित होता है कि छुठी शताब्दी में बाएभट्ट ने भी नाट्यशास्त्र के मत का अनुसरण किया है। अच्छा अब देखिये, बाए के पूर्ववर्ती महाकवि कालिदास भरत के विषय में क्या उल्लेख करते हैं— 'मुनिना भरतेन यः प्रयोगो भवतीष्वष्टरसाश्रयः प्रयुक्तः। लिलताभिनयं तमद्य भर्ता मरुतां द्रष्टुमनाः स लाकपालः॥' —विक्रमोर्वशोय २।१८

इसमें भरत मुनि, नाट्याचार्य कहे गये हैं एवं उनके नाटक का प्रयोग ग्रप्सराग्रों द्वारा किये जाने का उज्लेख है। ग्रौर नाट्यशास्त्र में नाटकीय ग्राट रसों का उज्लेख है, उसी के ग्रमुसार इसमें ग्राट रसाश्रम ही नाटक कहा गया है। ग्रप्सराग्रों द्वारा नाटक का प्रयोग किये जाने का उज्लेख भी नाट्यशास्त्र में है।

'प्रयोगान् कारिकाश्चैव निरुक्तानि तथैव च । अप्सरोभिरिदं साधं क्रीडनीयैकहेतुकम्' ॥ —ना० शा० ३०।१९

कालिदास के काल-निर्ण्य में बड़े-बड़े दिगाज विद्वानों द्वारा ऋत्यन्त गवेषणा की जाने पर भी ऋदापि सकलता प्राप्त नहीं हो सकी है। किन्तु इनकी ऋन्तिम सीमा ईसा की पञ्चम राताब्दी के पश्चात् किसी भी इसिहासज्ञ विद्वान् द्वारा नहीं मानी गई है। इस पर प्रायः सभी इतिहासज्ञ विद्वान् एकमत हैं। किन्तु इनकी पूर्व सीमा के विषय में केवल यही कहा जा सकता है कि ये महाकवि भास के परवर्ती हैं, क्योंकि इन्होंने ऋपने मालविकािसमित्र नाटक में भास का नामोझेख किया है—

'मा तावद्। प्रथितयशसां भाससौमिं क्षकविपुत्रादीनां प्रवत्धान् अतिक्रम्य वर्तमानकवेः कालिदासस्य क्रियायां कथं परिषदो बहुमानः'।

—प्रथमाङ्क

भास का समय यदि सम्राट् चन्द्रगुप्त के समकालीन माना जाय, जैसा कि हमने अपने हिन्दी-मेबदूत-विमर्श की भूमिका में (पृ० ६१-१०७ तक) विवेचन किया है, ईसवी सन् के तीन शताब्दी पूर्व, तो कालिदास की पूर्व और उत्तर सीमा में लगभग आठ शताब्दियों का एक बड़ा लम्बा अन्तर है। किन्तु जहाँ तक हमारी धारणा है, कालिदास के मालविकाग्निमित्र और रघुवंशादि को रचना में अग्निमित्र और उसके पिता पुष्यमित्र के चरित्रों का स्पष्ट प्रतिविम्ब प्रतीत होता

है, ग्रतएव इनका स्थिति-काल शृङ्गवंशीय ग्रग्निमित्र के राज्यकाल में होना संभव है, जिमका समय ईसवी सन् के प्रारम्भ के लगभग है ।

यहाँ तक नाट्यशास्त्र के विषय में उपलब्ध बाह्य प्रमाणों का उल्लेख किया गया है। अब हम इन बाह्य प्रमाणों के आधार पर अन्य विद्वानों के मत जो नाट्यशास्त्र के समय-निर्णय पर पहिले (पृ० ३६, ४० में ) प्रदर्शित किये हैं, उनमें सबसे प्रथम हम नाट्यशास्त्र की ग्रन्तिम सीमा जिसे श्री काणे ने कालिदास के समय पर निर्भर रक्ला है, उस पर विचार करते हैं। संभवतः उन्होंने विक-मोर्वशीय नाटक में जो भरत का नामोल्लेख है, ( जैसा कि पहिले दिखाया गया है ) उसी पर यह मत स्थिर किया है कि भरतमुनि कालिदास के पूर्ववर्ती हैं। किन्तु जहाँ तक ध्यान देकर देखा जाता है नाट्यशास्त्र की ग्रान्तिम सीमा कालिदास के अधिकाधिक पूर्व जा सकती है। कालिदास के पूर्व भास नामक प्रसिद्ध कवि-जिनके विषय में ग्रमी कहा गया है, उनके बहुत से नाटक अब सौमाण्यवश प्रकाशित हो गये हैं। उन नाटकों की रचना में भी नाट्य-विषयक नियमों का उसी प्रकार पालन किया गया है, जैसा कि उनके परवर्ती कालिदास, भवभूति त्रादि के नाटकों में भरतमतानुसार दृष्टिगत होता है। इस बात को श्री एस. के. दे बाबू भी स्वीकार करते हैं। इस परिस्थिति में ध्यान देने योग्य बात यह है कि मास, सौमिल्ल ग्रादि ने जो नाटक-रचेना की, वह किस नाट्य-पथ-प्रदर्शक ग्रन्थ के त्र्याधार पर की ? त्र्यतएव यह त्र्यवश्य ही स्वीकार करना होगा कि भास त्र्यादि के प्रथम नाट्य-नियम विषयक कोई प्रन्थ अवश्य था, क्या कारण है कि वह यन्थ हम उपलब्ध प्राचीनतम नाट्यशास्त्र के सिवा य्यन्यतम कल्पना करें, जब कि तत्कालीन किसी ग्रान्य ग्रन्थ का पता ही नहीं चलता है। किर नाट्यशास्त्र की य्यंतिम सीमा कम से कम भास से भी प्राचीनतम न मान कर कालिदास तक ही क्यों मानें। भास का समय उसकी वासवदत्ता नाटिका की भूमिका में श्री गरापति

१ इस विषय पर हमने अपने हिन्दी मेघदूत विमर्श पेज ९१ से १०७ तक विस्तृत विवेचन किया है।

शास्त्री ने ईसवी सन् के पूर्व त्राठवीं शताब्दी के श्री पाणिनि के भी प्रथम स्थिर किया है, किन्तु वह भ्रमात्मक है, संभवतः भास का समय ई० सन् के पूर्व तीपरी या चौथी राताव्दी के लगमग सम्राट् चन्द्रगुम के राज्यकाल में प्रतीत होता है, जैसा कि पहिले कह चुके हैं। अवएव श्री काणे की निर्धारित अंतिम सीमा भ्रांत सिद्ध होती है। स्त्रीर इसके साथ ही श्री एस. के. दे तात्रू की कल्पना भी, क्योंकि वह भी ऐसी ही निर्मूल युक्तियों पर अवलम्वित है। एस. के. दे बाबू अभिनव-गुप्ताचार्य द्वारा नाट्यशास्त्र की टीका अभिनव-भारती और दामोदर गुप्त के द्वारा किये गये उपर्युक्त उल्लेख ग्रौर नाट्यशास्त्र में गद्य, कारिका, एवं सूत्र तीन ग्रंश होने के आधार पर नाट्यशास्त्र का वर्त्तमान रूप ईसवी की आठवीं शताब्दी के पूर्व का अनुमान करते हैं, किन्तु इन आधारों के द्वारा यह किस प्रकार सिद्ध हो सकता है कि ईसवी की आठवीं शताब्दी के कुछ पूर्व ही नाट्यशास्त्र का वर्त्तमान रूप हुन्ना ? त्रौर इसके ग्रत्यन्त प्राचीनतम महाभारत न्नादि के पूर्व नहीं। एस. के. दे बाबू कहते हैं 'गाय, यूत्र, भाष्य शैली ग्रौर सक्रम-कारिका यह चार श्रंश जो भरत नाट्यशास्त्र में हैं यह एक कालिक न होकर भरत की कृति इन परिवर्त्तनों द्वारा इस वर्त्तमान रूप में है" ग्रौर वे यह भी कहते हैं "यद्यपि यह शैली दशमी शताब्दी के एक लेखक द्वारा लिखे गये काव्यप्रकाश आदि प्रन्थों में उपलब्ध है, पर भरत नाटबशास्त्र पर यह नियम लांगू नहीं हो सकता"। कहिये तो इस कल्पना की उड़ान का भी कुछ ठिकाना है ? प्रश्न होता है कि दशमी शताब्दी के एक लेखक के लिखे हुए प्रन्थ में उपलब्ध शैली नाटचशास्त्र के विषय में क्यों नहीं लागू हो सकती ? जब कि हमको काव्यप्रकाश आदि के भी बहुत पूर्व के लेखक द्वारा लिखे गये कौटिल्य के ग्रार्थशास्त्र ग्रादि ग्रन्थों में भी यही शैली दृष्टिगत होती है ? ग्रौर देखिये, भवभूति के उत्तररामचरित का ग्रव-तर्ग जो ऊपर उद्घृत किया गया है, उस पर एस. के. दे बाबू यह एक ग्राम्त-पूर्व कल्पना करते हैं कि 'मबम्ति के समय में पौराणिक भरत श्रौर नृत्य-संगीत विषयक सूत्र-प्रनथ के लेखक भरत एक ही समके जाने लगे थे'। किन्तु आश्चर्य यह है कि पौराणिक भरत को ऋौर नाट्यशास्त्र के लेखक भरत को उन्होंने किस ग्राधार पर भिक-भिन्न कल्पना कर लिया ? किन्तु इस विषय में दे बाबू मौन हैं। ग्रातएव उनकी इस निर्मूल कल्पना का उद्देश्य सिवा इसके ग्रोर क्या हो सकता है कि भवभ्ति के उल्लेख द्वारा भरतमुनि प्राचीनतम सिद्ध होते हैं ग्रोर दे बाबू को ऐसा ग्राभीष्ट नहीं।

कपर जो विवेचन किया गया है, उसका यह ग्रार्थ नहीं है कि नाट्यतास्त्र की ग्रान्तिम सीमा भास तक निर्धारित हो चुकी, किन्तु कहने का तालपर्य यह है कि • नाट्यतास्त्र की ग्रान्तिम सीमा भास तक तो पहुँच जाती है, जब कि भास के पूर्व-कालीन काव्य ग्रौर नाटक ग्रानुपलब्ध हैं।

त्र्यच्छा, यह तो हुई उत्तर सीमा की बात, अब नाट्यशास्त्र की पूर्व सीमा त्रार्थात् यह ग्रन्थ त्रामुक निर्दिष्ट काल के प्रथम का नहीं, इसके लिये कोई हद साधन नहीं । उल्लिखित विद्वान् लेखकों ने जो सम्भावना की है वह नितान्त निराधार है। एस. के. दे चाबू नाट्यशास्त्र में 'यवन' त्रादि शब्दों के आधार पर ही इसकी पूर्व सीमा ईसवी सन् के प्रारम्भ से पूर्व नहीं मानते, किन्तु 'यवन' शब्द के प्रयोग के विषय में — जैसा कि हम ग्रागे महाभारत के प्रसंग में स्पष्ट करेंगे, ऐसी धारणा किया जाना सर्वथा भ्रमात्मक है। खेद है कि वस्तुतः सभी विद्वान् ऐतिहासिक लेखकों ने केवल उत्तर सीमा के ही ग्राधार पर — उससे कुछ समय पूर्व एक या दो शताब्दी पीछे हटा कर नाटचशात्र के समय की कल्पना की है, किन्तु यह कल्पना ठीक उसी प्रकार की है, जैसे हम चन्द्रलोक जाने के इच्छुक होकर वायुयान ( Aeroplane ) में बैठकर स्राकाश की स्रोर उर्द्धगामी हीं श्रीर १० माइल के लगभग ऊपर-जहां तक उसकी गति न रुके, जाकर श्रागे जाना ग्रगम्य हो जाने पर यह धारणा कर लें कि 'यहाँ तक तो निश्चय रूप से चन्द्रलोक नहीं है, पर संभवतः यहां से दो चार माइल ऊपर त्रावश्य होगा' कहिये तो ऐसी कल्पनात्रों का क्या मूल्य हो सकता है, जब कि इन कल्पनात्रों के विरुद्ध श्री भरत मुनि को त्र्यत्यन्त प्राचीनतम स्वीकार करने को उपर्युक्त उद्धरण ही हम को आकर्षित करते हैं।

उपर्युक्त उद्धरणों में कालिदासादि के नाटकों में श्री भरत मुनि का ब्रह्मादि

देवों के साथ साचात्सम्बन्ध ग्रौर महर्षि बाल्मीकि ग्रादि के समकालीन होता उन्निखित है। यद्यपि नाटकों के वाक्य एक बार ही सत्य नहीं-किल्पित होना भी सम्भव है, किन्तु यह तो स्वीकार करना ही होगा कि ऐसी घारणात्रां की कल्पना किसी भी लेखक द्वारा क्या अपने से १००० या ५०० वर्ष के पूर्ववर्ता व्यक्ति के विषय में को जा सकती है ? वैदिक ग्रौर पौराणिक महर्षियां के सिवा क्या ग्राज तक किसी अन्य प्रनथ-लेखक के विषय में ऐसी कल्पनाएँ किसी लेखक द्वारा की गई हैं ? क्या हम भी अब से १००० या ५०० वर्ष पूर्व के किसी व्यक्ति के • विषय में ऐसी धारणा कर सकते हैं ? ग्रतएव क्या यह संभव है कि कालिदास द्वारा उसके १००० या ५०० वर्ष पूर्व के व्यक्ति के विषय में ऐसी धारणा का उल्लेख किया जा सकता था ? किसी भी प्रन्थ का निश्चयात्मक समय तो तभी कहा जा सकता है, जब उसमें उसके पूर्वकालीन किसी ग्रन्थ का नामोल्लेख हो, जिसका समय निश्चित हो गया है। पर जब कि नाटचशास्त्र में किसी निश्चयात्मक समय के मन्थ का नामोल्लेख ही नहीं है, ग्रौर जब कि उसकी पूर्व सीमा ग्रत्यन्त प्राचीनतम-अज्ञात काल स्वीकार करने के विरुद्ध हमारे पास कोई प्रमाण भी नहीं है तो हम किस त्राधार पर उसे इतने त्र्यर्वाचीन काल में वसीट कर ला सकते हैं ? इस प्रकार की कल्पना का ग्राधार केवल पश्चिमीय विद्वानों की ग्रानर्गल लेखनी से निकले हुए निराधार उद्गार मात्र हैं, श्रौर उन्हीं के गतानुगतिक होकर गड्डुरिका प्रवाह न्याय से हमारे एतदेशीय विद्वान् भी उन्हीं उद्गारों को ग्रपनी लेखनी से प्रवाहित कर रहे हैं । किन्तु ऐसे निर्वल और अप्रामाणिक कल्पनाओं के आधार पर निर्मित विद्याल ग्रहालिका क्या स्थिर रह सकती है ? ग्रस्त ।

यहाँ तक नाट्यशास्त्र विषयक बाह्य प्रमाणों पर विवेचन किया गया है। इसके य्रातिरिक्त यदि नाट्यशास्त्र में वर्णित साहित्यिक विषय पर ध्यान दिया जाय तो, प्रत्यत्त् ज्ञात होता है कि ग्रलङ्कार शास्त्र के प्राचीन लेखक हमारे परिचित मिट्ट, मामह, दण्डी ग्रौर उद्भट ग्रादि जब कि ३८ से ५० तक ग्रलङ्कारों का निरूपण करते हैं, तब नाट्यशास्त्र में केवल उपमा, रूपक, दीपक ग्रौर यमक यही चार ग्रलङ्कार हैं—जो कि विकास-क्रम का सर्वप्रथम रूप है। भामह सबसे पहिले इन्हीं चारों

को प्रथम वर्ग में दिखलाता है। यद्यपि भामह ने प्रथम वर्ग में पाँचवाँ अनुप्रास भी रक्खा है, पर यमक ग्रौर ग्रानुपास एक ही कच्चा के हैं, ग्रातः भामह ने भी 'त्रानुपासः स यमको' यही कहा है । यदि नाट्यशास्त्र का वर्तमाम रूप ई० ८०० शताब्दी के लगभग होता-जैसा कि दे बाबू की कल्पना है, तो फिर यह क्या संभव था कि ग्रन्य विषयों के परिवर्द्धन के साथ साथ ग्रलङ्कार विषय का परिवर्द्धन न किया जाता ? यदि किसी लेखक द्वारा नाट्यशास्त्र का परिवर्द्धन किया जाना मान लिया जाय तो साथ ही यह भी स्वीकार किया जाना ग्रानिवार्य होगा कि उसे अपने समय में प्रचिलत काव्य और नाट्य के अन्य सभी विषयों का नाट्य-शास्त्र में समावेश करना ग्रामीष्ट था। इस ग्रावस्था में प्रश्न होता है कि ग्रान्य विषयों के साथ अधिक अलङ्कारों का भी समावेश अवश्य ही किया जाता, पर ऐसा नहीं है। यह भी नहीं कि द वीं शताब्दी तक अधिक अलङ्कारों का निरूपण न होने पाया था, क्योंकि ८ वीं शताब्दी के पूर्व के भट्टि, भामह और दराडी आदि के प्रन्थों में ४० से ५० तक अलङ्कारों का निरूपण है। दूसरी बात यह भी है कि यदि नाटच्यास्त्र का ८ वीं शताब्दी में परिवर्द्धित किया जाना माना जाय तो उसके लिये किसी अन्य प्रन्थ का आदर्श भी होना आवश्यक है, किन्तु दे बाबू नहीं बतला सके हैं कि अमुक ग्रन्थों के आधार पर नाटच-शास्त्र परिवर्द्धित किया गया है। ऐसी परिस्थिति में नाटच-शास्त्र के अन्तरङ्ग प्रमाणों द्वारा भी इसकी पूर्व सोमा का समय निर्ण्य ग्रौर इसके वर्त्तमान रूप को किसी द्वारा परिवर्द्धित किया जाना कदापि सिद्ध नहीं हो सकता । अतएव निर्विवाद सिद्ध है कि वैदिक काल के बाद ग्रौर पौराणिक काल के पूर्व नाटवशास्त्र का ग्रज्ञात समय है।

## पौराणिक काल।

'पुराण' शब्द का प्रयोग वेद की श्रुतियों में भी है— "ऋग्वेदं भगवोऽध्येमि यजुर्वेदं सामवेदमाथर्वणं चतुर्थमितिहासपुराणं पञ्चमं वेदानां वेदम्।" यह श्रुति छान्दोग्योपनिषद् ( अध्याय ७ खण्ड १, २ ) की है। ब्रह्मविद्या के उपदेश लेने को गये हुए देविं नारदजी से यह प्रश्न करने पर कि तुम्हारा ग्राध्ययन इस विषय में कहाँ तक है, भगवान सनत्कुमार के प्रति यह नारदजी की उक्ति है। इसमें ऋग्वेदादि के साथ इतिहास पुराण का पञ्चम वेद की संज्ञा से उल्लेख है। इसके द्वारा स्पष्ट है कि 'पुराण' का समय वैदिक काल के समकालीन है। यहां काल विभाग के प्रसङ्ग में 'गौराणिक काल' से हमारा प्रयोजन भगवान श्री वेदव्यास-प्रणीत महाभारत ग्रौर ग्रष्टादश महापुराणों के रचना काल से है।

#### महाभारत

'व्यासगिरां निर्यासं सारं विश्वस्य भारतं वन्दे । भूषणतयैव संज्ञां यदङ्कितां भारती वहति ॥

पौराणिक काल में सबसे प्रथम प्रायः सभी महाकाव्य ग्रौर नाटकों का उद्गम स्थान परमोत्कृष्ट महाकाव्य महाभारत उपलब्ध होता है। महाभारत के विषय में महाभारत ही में कहा है—

'धर्मे चार्थे च कामे च मोत्ते च भरतर्षभ। यदिहास्ति तदन्यत्र यन्नेहास्ति न तत्कचित्'॥

भारतीय साहित्य में वेदों के पश्चात् प्राचीन सर्वमान्य ग्रन्थों में महाभारत का सर्वोच स्थान है। क्या धार्मिक, क्या राजनैतिक, क्या व्यावहारिक, क्या ऐति-हासिक, क्या म्-गौलिक ग्रौर क्या काव्य भारतवर्षीय सम्पूर्ण साहित्य प्रायः महा-भारत पर ग्रवलिक है। इस ग्रन्थरत्न के महत्व पर केवल भारतवर्षीय ही नहीं, किन्तु सुप्रसिद्ध ग्रानेक पाश्चात्य विद्वान मि० हापिकन्स, विंटरनीज, में कडोन्ल, 3

<sup>1.</sup> Cambridge History of India, Vol. 1 p. 256.

<sup>2. &</sup>quot;The Mahabharat is not ONE poetic production at all, but rafher a whole literature."--Winternitz: History of Indian Literature, Vol. 1, p. 316 "......(Mahabharat) the most remarkable of literary productions." Ibid p. 321.

<sup>3. &</sup>quot;.....the Mahabharat. ..., constitutes a moral encyclopaedia, in an inexhaustible mine of Proverbial Philosophy."

<sup>---</sup> Macdonell: Sanskrit Literature, p. 378.

श्रोनरेबिल माउंट स्टुवर्ट एलिकिन्स्टन, शिलिविनलेवी २, प्रोफेसर हिरीन<sup>3</sup> श्रौर मोनियर विलियम्स श्रादि भी मुग्ध हैं।

महाभारत ऐतिहासिक प्रन्थ तो प्रसिद्ध है ही, किन्तु इतिहास के साथ-साथ जिस प्रकार धार्मिक, नैतिक ऋौर व्यावहारिक ऋादि विषयों का इसमें समावेश है, उसी प्रकार काव्य-दृष्टि से इसे देखा जाय तो यह ग्रानेक महा-काव्य लौर नाटकों का भी उद्गम स्थान है। यद्यपि काव्य संज्ञा से यह नहीं पुकारा जाता है, किन्तु महाभारत को स्वयं भगवान् श्री वेदव्यास ख्रौर परमेष्ठि ब्रह्माजी द्वारा 'काव्य' संज्ञा दां गई है, जैसा कि—

'ख्वाच स महातेजा ब्रह्माग्गं परमेष्ठिनम्। कृतं मयेदं भगवन् काव्यं परमपूजितम्'॥ १।६१ 'त्वया च काव्यमित्युक्तं तस्मात्काव्यं भविष्यति'। १।७२ —महाभारत ऋदि पर्व।

इन वाक्यों से स्पष्ट है। महाभारत की काव्य-संज्ञा केवल नाम मात्र ही नहीं, किन्तु यह काव्य-शैलो की रचना से भी परिपूर्ण है । सुप्रसिद्ध साहित्याचायों ने

-- Mountstuart Elphinstone : The History of India, p. 170. 2. "The Mahabharat is not only the largest, but also the grandest of all epics "P. C. Roy's Translation of Mahabharat.

3. Historical Researches into Politics etc. of the Principal Nations ot the Antiquity Vol 11 ch. 1 p. 164.

<sup>1. &</sup>quot;Milman and Schlegel vie with Wilson and Jones in their applause......we learn the simplicity and oringinality of composition, the sublimity, grace and pathos......the natural dignity of the actors.....'

<sup>4. &</sup>quot;.....a Vast cyclopaedia or thesaurus of Hindu mithology, legendry, history, ethics and philosophy." --Sir Monier Monier -- Williams: Indian Wisdom p. 370.

<sup>5. &</sup>quot;.....abounds with the poetical beauties of the first order..... James Mill & H. H. Wilson: History of British India Vol. 11, ch. 9, p, 52.

इसके अनेक पद्य रीति-अन्थों में उदाहरण रूप में उद्दूत किये हैं। श्री आनन्द-वर्धनाचार्य ने शान्तिपर्व का-

'त्र्यतिक्रान्तसुखाः कालाः प्रत्युपस्थितदारुणाः। श्वः श्वः पापीयदिवसा पृथिवी गतयौवना॥

यह पद्म ध्वन्यालोक ( पृ० १५५ ) में ग्रात्यन्त तिरस्कृत ध्वनि के उदाहरण में ग्रौर—

'त्र्ययं स रसनोत्कर्षी पीनस्तनविमर्दनः। नाभ्यूरुज्ञचनस्पर्शी नीवीविस्त्रंसनः करः'॥

— स्त्री पर्व ग्र० ६४

इस पद्य को ध्वन्यालोक ( पृ० १६६ ) में रसीं के विरोधाविरोध प्रकरण में उद्भृत किया है । श्रीर श्राचार्य मम्मट ने भी काव्यप्रकाश (उल्लास ५ ए० २३३ ) में इसे श्रपराङ्गगुणीभृत व्यङ्गय के उदाहरण में रक्खा है, श्रीर—

'त्र्रातंस्थित्वा रमशानेऽस्मिन्' ..... —शान्तिपर्व त्रापद्धर्म ( ३।१५३ )

इत्यादि कुछ पद्य काव्यप्रकाश ( उल्ला० ३।३ पृ० १६६ ) में प्रवन्यध्विन के उदा-हरण में दिया है। महाभारत में ग्रलङ्कार-गर्मित रचना तो स्थल स्थल पर है, उसके ग्रवतरण दिखाया जाना व्यर्थ विस्तार है। इसके ग्रातिरिक्त किरातार्जनीय, शिशुपालबध ग्रौर नैषधीयचरित ग्रादि ग्रनेक महाकाव्य एवं शकुन्तला, वेणी-संहार ग्रादि ग्रनेक नाटकों का मूलस्रोत महाभारत ही है। इसके द्वारा सिद्ध है कि महाभारत स्वयं ही महाकाव्य नहीं, किन्तु ग्रन्य ग्रगणित महाकाव्यों ग्रौर नाटकों का ग्राधारम्त ग्रौर उनके प्रणेता महान् साहित्याचार्य एवं महाकवियों के लिए ग्रादर्श भी है। इस विषय में महाभारत में प्रथम ही उल्लेख किया गया है—

'इतिहासोत्तमाद्समाज्ञायन्ते कविबुद्धयः'। २।३७२ 'इदं कविवरैः सर्वेराख्यानमुपजीव्यते ॥ २।३७६ —श्रादि पर्व

१ श्री वामनाचार्य टीका निर्णयसागर प्रेस द्वितीय संस्करण ।

महाभारत पर एतद्शीय और विदेशीय अनेक विद्वानों ने बहुत कुछ लिखा है। उन्होंने इसके निर्माता और रचना-काल के विषय में भी आलोचनात्मक विवेचन किया है। उनमें यद्यपि परस्पर कुछ मतभेद अवश्य है, पर उन सभी लेखों का मूलकोत एक ही है—वे सभी लेख पाश्चात्य दृष्टि-कोण से ही लिखे गये हैं। उन लोगों का मत है कि भगवान् वेदव्यासजी-प्रणीत 'भारत' इतना बड़ा ग्रंथ नहीं था, बाद में अन्य विद्वानों द्वारा यह परिवर्द्धित किया गया है । केवल पाश्चात्य लेखकों ने ही नहीं, किन्तु पाश्चात्य शिचा से प्रभावित होकर कुछ एतहे-शोय विद्वानों ने भी उन्हीं का अनुसरण किया है । सखेद आश्चर्य तो यह है कि राय बहादुर श्री चिन्तामणि विनायक वैद्य, एम० ए०, एल-एल० बी० जिनका महामारत के आलोचकों में प्रधान स्थान है, पाश्चात्य लेखकों की आलोचना करते

Macdonell: Sanskrit Literature p. 284.

Weber: History of Indian Literature p. 187.

Max Muller: History of Ancient Sanskrit Literature pp. 43-47.

Mountstuart Elphinstone: The History of India p. 169. Vincent A. Smith: The Oxford History of India p. 28.

Lionel D. Barnett : Antiquities of India p. 11

2. B. S. Dalal: A History of India p. 276. Rameshchandra Dutt: History of Civilisation in Ancient India Vol. 1 p. 155.

R. C. Majumdar : Ancient Indian History p. 266

३ श्रा वैद्यजी ने 'महाभारत का उपसंहार' नामक एक महत्वपूर्ण श्रालोच-नात्मक ग्रन्थ महाराष्ट्र भाषा में लिखा है। उसका हिन्दी श्रनुवाद स्वर्गीय पं० श्रो माधवराव सप्रे का किया हुत्रा भारतमीमांसा नामक ग्रन्थ लच्मो नारायण प्रेस बनारस में मुद्दित हुत्रा है। श्रीर उन्होंने श्रंग्रेजो में भी 'The Mahabharata: A Criticism' नामक ग्रन्थ महाभारत पर लिखा है, ये दोनों ही ग्रन्थ बड़े महत्वपूर्ण हैं।

<sup>1.</sup> Winternitz: A History of IndianLiterature Vol. 1 pp. \$18-820; 324-326; 459.

हुए भी इस संक्रामक रोग से न बच सके, श्री वैद्य महात्रय कहते हैं, कि-

"महाभारत प्रन्थ में करीब १ लाख श्लोक हैं। यह असंभव जान पड़ता हैं कि इतने बड़े प्रन्थ की रचना एक ही मनुष्य ने की हो। ब्यासजी के प्रन्थ को वैरांपायन ने बढ़ाया और वैरांपायन के प्रन्थ को सौति ने बढ़ा कर एक लाख श्लोकों का कर दिया।"

#### —महाभारत-मीमांसा ५० ५

श्री वैद्य जैसे महाभारत के ग्राध्ययनशील इतिहासज्ञ विद्वान् की इस कल्पना पर बड़ा ग्राश्चर्य होता है, जब कि वे यह भी कहते हैं कि—

"वैरापायन द्वारा रचे गये ग्रन्थ में २४००० क्षीक थे। ...... सौति ने एक लाख क्षीकों का महाभारत बना डाला"।

#### —महाभारत-मी<mark>मांसा पृ० ८।</mark>

इस अवतरण द्वारा स्पष्ट है कि आप २४००० से अधिक अर्थात् ७६००० श्लोक सौति द्वारा रचित मानते हैं। क्या ही विलच्चण कल्पना है, सौति जैसे एक क्यक्ति द्वारा ७६००० श्लोकों की रचना तो आप संभव स्वीकार करते हैं किन्तु भगवान् श्री वेदव्यासजी जैसे एक महानुभाव द्वारा १ लाख श्लोकों की रचना असम्मय बतलाते हैं।

श्रस्तु, व्यासजी जैसे त्रिकालज्ञ महानुमानों की तो बात ही क्या है जब कि विक्रम की १८ वीं शताब्दी के सुप्रसिद्ध श्राचार्य पाद गोस्नामी श्री पुरुषात्तमलालजी प्रणीत ६ लच्च स्लोक संख्या के संस्कृत प्रन्थ यद्यपि उक्त सम्प्रदाय के वर्तमान श्राचायों के समीप सुरिच्तित हैं १ । भक्तकिव श्री सुरदासजी, एवं महाराष्ट्र महाकिव मोरोपन्त श्रादि के प्रन्थ भी श्रनुष्टुप् स्लोकों की एक लच्च की संख्या तक उपलब्ध हैं । यही नहीं, विक्रम की वर्तमान शताब्दी के ही एक लेखक बूँदी-राज्याश्रित महाकिव मिश्रण सूर्यमलजी चारण-प्रणीत एक लच्चात्मक 'वंशभास्कर' ग्रन्थ संस्कृत

९ देखो गोस्वामो श्री पुरुषोत्तमजी प्रगीत श्रवतार बादावली की भूमिका पृ० ४।

प्राक्तत, शौरसेनी, मागधी त्रौर ब्रजभाषा का मुद्रित हुत्रा है। श्री वैद्य त्रपनी इस कल्पना की पुष्टि में कहते हैं—

"इसके प्रमाण में सौति का यह वचन है कि—
'एकं शतसहस्त्रं च मयोक्तं वे निबोधत'।
ग्रर्थात् एक लाख श्लोकों का महाभारत मैने कहा है। इससे स्पष्ट है"
—महा-मी॰ ए॰ ५।

किन्तु इस श्लोकार्द्ध में प्रयुक्त जिस 'मयोक्तं' के आधार पर यह कल्पना की गई है, वह सर्वथा भ्रान्त हैं—इसके द्वारा श्री वैद्य की कल्पना की पुष्टि किसी प्रकार नहीं हो सकती, क्योंकि इस पद्यार्द्ध के प्रथम—

'षष्टिशतसहस्राणि चकारान्यां स संहिताम्। त्रिशच्छतसहस्रक्ष्य देवलोके प्रतिष्ठितम्॥ पित्रये पञ्चदशप्रोक्तं गन्धर्वेषु चतुर्दशः। एकं शतसहस्रं तु मनुष्येषु प्रतिष्ठितम्॥ नारदो श्रावयदेवानिसतो देवलः पितृन्। गन्धर्वयत्तरत्तांसि श्रावयामास वै शुकः॥ श्रास्मिन्तु मानुषे लोके वैशंपायन उक्तवान्। शिष्यो व्यासस्य धर्मातमा सर्ववेद्विदांवरः॥ एकं शतसहस्रं तु मयोक्तं वै निबोधत।

- महाभारत ग्रादिपर्व १।१०३-१०७।

यह उल्लेख है। इस अवतरण के अन्तिम पद्यार्थ में प्रयुक्त 'एकं शतसहसं' का (एक लाख का) सम्बन्ध वैशंपायन ऋषि और भगवान् वेदव्यासजी के साथ भी उसी प्रकार है, जिस प्रकार 'मयोक्तं' के प्रयोग द्वारा सौति के साथ है। अर्थात् 'वेदव्यासजी ने ६० लाख क्ष्रोकों के महाभारत की रचना की, जिसमें ५६ लाख क्ष्रोकात्मक ग्रंथ देवलोक आदि में श्री नारद आदि वक्ताओं के द्वारा कहा गया और शेष एक लाख क्ष्रोकात्मक ग्रंथ मनुष्यलोक में वैशंपायन ऋषि ने राजा जन-

मेजय को कहा; वह एक लाख श्लोकों का महाभारत मेरा कहा हुआ। आप मुनें? खेद है, श्री वैद्य ने 'मयोक्तं' के प्रथम जो पाठ ऊपर उद्वृत है, उस पर क्यां नहीं ध्यान दिया ? अथवा ध्यान देकर भी दुराग्रहवश ऐसा उल्लेख क्यों किया ?

त्रानेक भ्रमात्मक कल्पनात्रों के जाल में फँस कर विभिन्न लेखकों ने महा-भारत में वर्णित बहुत से कथा-प्रसङ्गों को कालक्रम से त्रान्य विद्वानों द्वारा बहाया जाना बतलाया है । मि० वेबर ने तो यह कहा है कि पाएडवों का चिरत भी कल्प्रित है द्यौर महाभारत में पीछे से जोड़ा गया है । श्री रमेशचन्द्र दत्त ने पाएडवों का भारतीय युद्ध भी काल्पनिक बतलाया है । सर मोनियर विलियम्स ने तो यहाँ तक कहा है कि श्रीमद्भगवत्गीता भी—प्रित्ति—पीछे से जोड़ी गई है । त्रीर मि० विंसेन्ट ए० स्मिथ ने केवल गीता ही नहीं महाभारत के सभी कथा-भाग को काल्पनिक बतलाने का दुस्साहस किया है । किन्तु मि० वेबर ग्रादि की इन कल्पनात्रों को प्रोफेपर ई० वासबोर्न हापिकन्स ( Hopkins ) ने भी ग्रानाधार बतलाया है । यही नहीं मि० जे० डालमेन ( J. Dahl-

१. 'मयोक्तं' का अर्थ नीलकण्ठी टीका में—'मया उच्यमानं वैशंपायनेन उक्तं निवोधत अर्थतो बुध्यस्व' किया गया है। जिसका भाव यह है कि मेरे द्वारा कहे जाने वाला, वैशंपायन द्वारा कहा हुआ आप समिक्षये।

Winternitz: A History of Indian Literature. Vol 1. p. 459.
 Mountstuart Elphinstone: The History of India p. 169.
 Lionel D. Barnett: Antiquities of India p. 11.
 Ramesh Chandra Majumdar: Outline of Ancient Indian History and Civilization, p. 266.

<sup>3.</sup> Weber: History of Indian Literature p. 136.

<sup>4.</sup> Ramesh Chandra Dutt: History of Civilization in Ancient India, Vol 1, p. 122.

<sup>5.</sup> Sir Monier Monier-Williams: Indian Wisdom p. 317.

<sup>6.</sup> Vincent A. Smith: The Oxford History of India pp. 29, 31.

<sup>7.</sup> Cambridge History of India, Vol. 1. p. 253.

<sup>8.</sup> J. Dahlmann : Das Mahabharata Als Epos Und Rechtsbach.

mann ), मि॰ ग्रोल्डनवर्ग भे ग्रौर मि॰ सिलवियन लेवी श्रादि, जो कि महाभारत के ग्रत्यन्त ग्रध्ययनशील प्रसिद्ध विद्वान् हैं, महाभारत को एक ही लेखक का निर्मित दृद्दा के साथ स्त्रीकार करते हैं। किन्त मि० विन्टरनीज ने इनके मत को केवल यही कह कर अस्वीकार कर दिया है कि श्री वैद्य इस मत के विरुद्ध हैं जो कि एक भारतीय विद्वान हैं 3 । वैद्यजी ने यद्यपि मि॰ वेबर आदि की बहुत सी अनाधार कल्पनाओं का मार्मिक खरडन किया है, तथापि वे भी सौति द्वारा महाभारत का परिवर्द्धित किया जाना तो अवश्य कल्पना करते हैं, श्रौर इस अना-धार कल्पना को पुष्ट करने के लिये उन्होंने त्रादिपर्व के प्रथमाध्याय में धृतरा-ष्ट्रोक्त- 'यदाश्रीषं' पदयुक्त जो ६७ श्लोक प्राचीन वैदिक रौली के त्रिष्ट्रप् छन्दों में हैं, और जिनमें ऐसे बहुत से प्रसङ्ग वर्षित हैं, जिनके द्वारा यह कल्पना स्पष्ट निर्मूल सिद्ध हो जाती है, उन ६७ श्लोकों को भी सौति द्वारा जोड़ा हुन्ना बताते हैं । महाभारत के बहुत से कथा प्रसङ्गों के साथ-साथ त्र्रापने भगवान् श्रीकृष्ण का हस्तिनापुर में विराट् रूप दिखाना भी सौति का कल्पित अनुमान किया है, " किन्तु त्राश्चर्य यह है कि भीष्मपर्वान्तर्गत श्री भगवद्गीता में वर्णित विराट् रूप का दिखाया जाना त्र्याप श्री व्यासजी द्वारा उल्लिखित स्वीकार करते हैं, इजब कि दोनों वर्णनों में अभूतपूर्वता एक ही समान है । अस्त ।

श्रन द्रष्टव्य यह है कि वैद्यजी ने जो यह कल्पनाएँ कीं, उनके लिये श्रापके पास प्रमाण क्या हैं। श्री वैद्य स्वयं स्पष्ट कहते हैं—

"ब्यासजी के मूल प्रनथ स्रौर वैशंपायन के भारत में बहुत स्रांतर न होगा।

<sup>1.</sup> Oldenberg : Das Mahabharata.

<sup>2.</sup> Bhandarkar Com. Vol. pp, 99, Annals of Bhandarkar Institute, Vol. 1, Part 1.13 ff,

<sup>8.</sup> Winternitz : History of Indian Literature Vol. 1 p. 459 f. n. 1

४ महाभारत मीमांसा पृ० ६२, ६३, ६७, ६५, ७६, ५५, ५५९, ५६०, ५६५।

५ महाभारत मीमांसा पृ० १२

६ महाभारत मीमांसा पृ० ३०

परंतु भारत में २४००० श्लोक थे ग्रौर महाभारत में एक लाख श्लोक हो गंये हैं। तब हमें मानना पृड्ता है कि यह ग्रश्विक संख्या सौति की जोड़ी हुई है। परंतु ऐसा मानते हुए भी कि कोई हढ़ प्रमाण नहीं दिया जा सकता। इस विषय का विचार साधारण ग्रानुभव से ही किया जा सकता है"।

—महा० मीमांसा पृ० १७

वस, जिन वैद्यजी के मत के आधार पर मि० विन्टरनीज ने मि० डालमैन और मि० सिलवियन लेवी जैसे विद्वानों का मत अमान्य समफा है, उन भी वैद्यजी द्वारा महाभारत जैसे आर्प-प्रन्थ का है भाग सौति द्वारा परिवर्द्धित वतलाने का भयंकर दुस्साहस करने का केवल उनका अनुमान मात्र आधार है। किन्तु वैद्यजी ने २४००० क्षोकों की रचना मात्र श्री व्यासजी की जिस आधार पर कल्पना की है, उसका महाभारत में इस प्रकार उन्नेख हैं—

'चतुर्विंशति साहस्रीं चके भारतसंहिताम्। उपाख्यानैर्विना ताबद्वारतं प्रोच्यते बुधैः॥"

—ग्रांदि पर्व १।१०२

ध्यान देने योग्य बात है कि इसमें २४००० श्लोकों की संख्या उपाख्यानों के कथाविभाग के बिना स्पष्ट कही गई है। फिर एक बात यह भी है कि यदि सौति को ग्रापने निर्मित ७६००० श्लोकों को श्ली ब्यासजी की कृति बतलाना ही ग्राभीष्ट होता तो वह २४००० संख्या का उल्लेख ही क्यों करता। ग्रातएय श्री वैद्य महाशय की यह कल्पना सर्वथा निर्मूल है।

महाभारत का निर्माण-काल

महाभारत के निर्माण-काल के विषय में भी विभिन्न लेखकों ने ग्रानेक निर्मूल कल्पनाएँ की हैं। मि॰ हापिकन्स<sup>9</sup>, विन्टरनीज<sup>2</sup>, मेकडानल<sup>3</sup>, विन्सेन्ट स्मिथ<sup>8</sup>,

<sup>1.</sup> Cambridge History of India, Vol.1, p. 258.

<sup>2.</sup> Winternitz : History of Indian Literature, Vol. 1. p. 465

<sup>3.</sup> Macdonell : Sanskrit Literature, p. 285-287.

<sup>4,</sup> Vincent A. Smith: Oxford History of India, p. 83

श्रौर मिं० मौन्यर विलियम्स श्रीदि पाश्चात्य विद्वानों के भी भिन्न भिन्न मत हैं। उन्होंने महाभारत का निर्माण-काल ईसवी सन् के पूर्व ५०० वर्ष से ईसवी सन् के पश्चात् चौथी शताब्दी तक कल्पना किया है। किन्तु इनके मतों के विरुद्ध श्रनेक युक्तियाँ दिखला कर श्री वैद्य महाशय ने इनकी कल्पनाश्रों का पर्यात खण्डन कर दिया है। श्री वैद्यजी ने महाभारत के निर्माण-काल को दो भागों में विभक्त करते हुए, एक काल में—भारतीय युद्ध के बाद श्री वेदव्यासजी द्वारा भारत का निर्माण किया जाना बताया है, श्रौर वेदव्यासजी का समय श्री वैद्य भारतीय युद्ध के समय ईसवी सन् के ३१०१ वर्ष पूर्व स्वीकार करते हैं श्रौर मूल भारत का निर्माण-काल भी वे ईसवी सन् के ३००० वर्ष पूर्व स्वीकार करते हैं। किन्तु वर्त्तमान उपलब्ध महाभारत को श्रीवैद्य ईसवी सन् के पूर्व २०० से ४०० वर्ष तक सौति द्वारा परिवर्धित मानते हैं । इन कल्पनाश्रों का यदि कोई श्रकाट्य प्रमाण प्रदर्शित किया जाता तो हमको स्वीकार करने में कोई श्रापत्ति न थी, पर पश्चात्य विद्वानों के जिन भ्रान्त श्राधारों पर यह मत स्थिर किया गया है, उनमें प्रधानतया उल्लेखनीय ये हैं—

(१) मेगस्थिनीज नामक ग्रीक विद्वान् सम्राट चन्द्रगुत के समय ईसवी सन् के ३०० वर्ष पूर्व भारतवर्ष में त्राया था, उसने ग्रपनी 'इंडिका' नामक पुस्तक में महाभारत विषयक उल्लेख नहीं किया, जब कि उसने भारतवर्ष विषयक ग्रपनी ज्ञात की हुई बहुत सी बातों का उल्लेख किया है ग्रातः मि० वेबर ग्रीर शीवैद्य की कल्पना है कि उस समय एक लच्चात्मक महाभारत न होगा ।

(२) डायोन कायसोस्टम यूनानी विद्वान् ईसवी सन् की प्रथम शताब्दी में दिल्लिण भारत के पाण्ड्य, केरल ग्रादि भागों में ग्राया था, उसने हिन्दुस्तान में एक लाख श्रोकों के इलियड़ (महाकाब्य) का उल्लेख किया है। ग्रतः श्री वैद्य

<sup>1.</sup> C. V. Vaidya . The Mahabharata : A Criticism.

<sup>2.</sup> C. V. Vaidya . The Mahabharata : A Criticism महाभारत मीमांसा पूर्व १४०, १५२।

<sup>3.</sup> Weber: History of Indian Literature, p, 186.

४. महाभारत मीमांसा पृ० ४४।

का मत है कि ईसवी सन् के २५० वर्ष पूर्व महाभारत तैयार होकर ईसवी

सन् ५० में डायोन क्रायसोस्टम के दृष्टिगत हुन्ना होगा ।

(३) महाभारत में 'यवन' शब्द का उल्लेख है, इसपर मि॰ वेबर कहते हैं कि महाभारत ईसवी सन् के कई शताब्दियों बाद का है । श्री वैद्यं कहते हैं कि 'यवन' शब्द का प्रयोग संभवतः सिकन्दरं के लिये है अ्रतः महाभारत की पूर्व-सीमा ईसवी सन् के पूर्व २००० वर्ष से ग्राधिक पहिले की नहीं ।

## (४) महाभारत में छुन्दों का प्रयोग।

अच्छा, अब विचारणीय यह है कि उपर्युक्त प्रमाणों पर इस मत की कहाँ

तक पृष्टि होती है, देखिए-

- (१) मेगस्थिनीज के ग्रन्थ के विषय में स्वयं श्री वैद्य स्वीकार करते हैं कि— "वह यन्थ नष्ट-भ्रष्ट हो गया है—सम्पूर्ण नहीं मिलता" । ऐसी स्थिति में इसका मूल्य ही क्या हो सकता है ? संभव हैं, जो ग्रांश ग्रानुपलब्ध है, उसमें महाभारत का उल्लेख हो । स्वयं वैद्य महाशय इस प्रमाण को निर्वल स्वीकार करते है %।
- (२) क्रायसोस्टम द्वारा महाभारत का सर्वप्रथम उल्लेख किया जाना तुमी माना जा सकता था, जब कि मेगस्थिनीज विषयक प्रथम प्रमाण पर्याप्त समभा जाता । इसलिये महाभारत की पूर्व सीमा के लिये वह उपयुक्त नहीं हो सकता।

(३) 'यवन' शब्द के प्रयोग से सिकन्दर का ही सम्बन्ध-स्थापन कर लेना यह ती

१. महाभारत मोमांसा पृ० ४४; Weber: History of Indian Literature, p. 186.

<sup>2.</sup> Weber: History of Indian Literature, p. 188.

३. महाभारत मीमांसा पृ० ४५।

<sup>4.</sup> C. V. vaidya: The Mahabharata: A Criticism., p. 13.

५. महाभारत मीमांसा पृ० ४४।

बहुत ही श्रविश्वसनीय कल्पना है, जब कि भारतवर्ष का यूनानियों से परि-चय ईसवी सन् के ८००-६०० वर्ष पूर्व से होना श्री वैद्य भी स्वीकार करते हैं । श्रीर वह भी यूनानियों के परिचय की उत्तर सीमा ही समभी जा सकती है, क्योंकि इसके प्रथम का इतिहास ही उपलब्ध नहीं है । जो कुछ हो, प्रथम तो यही सन्देहास्पद है कि महाभारत में प्रयुक्त 'यवन' शब्द से हम यूनानियों का श्रर्थ ही श्रहण करें इसमें प्रमाण ही क्या ? फिर ईसवी सन् के ६०० वर्ष पूर्व के प्रथम किसी यवन जाति से भारतवर्ष परिचित न था इसका भी क्या प्रमाण ? क्या किसी भी देश के प्राचीन इतिहास से यह सिद्ध हो सकता है ? प्रत्युत इस कल्पना के विरुद्ध महाभारत में ही यह अन्तःप्रमाण मिलता है कि 'जिस यवन-राज को वीर्यवान् पार्ण्डराज भी परास्त नहीं सका था, उसे श्रर्जन ने वश कर लिया—

> 'न शशाक वशेकर्तुं यं पाण्डुरिप वीर्यवान् । सोऽर्जुनेन वशन्नीतो राजासीद्यवनाधिपः'॥

—म्रादिपर्व १३९।२०, २१।

इसके द्वारा सिद्ध है कि महाभारत के रचना-काल में ही नहीं किन्तु उसके भी प्रथम यवनों से परिचय मात्र ही नहीं उसके साथ युद्ध किये जाने का भी महाभारत में उल्लेख है । भारत का युद्ध-काल वैद्य ने ईसवी सन् ३१०१ वर्ष पूर्व स्वीकार किया है । संभव है इस अवतरण के उल्लेख को सौति द्वारा कल्पित कहने का साहस न किया जायगा, क्योंकि न तो इसमें धार्मिक प्रसङ्ग ही है श्रौर न कोई ऐसी अलौकिक घटना ही है, जिसे समावेश करना सौति ने महत्वपूर्ण समभा हो । इसमें अर्जुन के पराक्रम का दिग्दर्शन मात्र है, किन्तु महाभारत युद्ध-प्रसङ्गों में अर्जुन के अ्रमूतपूर्व पराक्रम का जो वर्णन है, उसकी अपेद्या यह वर्णन सर्वथा अगएय है । अतएव यह कल्पना भी निर्मूल है, देखिए स्वयं वैद्य महाशय क्या कहते हैं—

१ महाभारत मीमांसा पृ० ४६।

"इस दृष्टि से शक यवनों के राज्य के पहले भी महाभारत की रचना हो सकती है।" 'इसका कहीं उल्लेख नहीं है कि पहिले कभी हिन्दुस्तान पर म्लेच्छ लोगों की चढ़ाई नहीं हुई"।

महाभा० भी० ए० ७८

(४) छन्दों के प्रयोग के सिद्धान्त को भी श्री वैद्य स्वयं काल-निर्ण्य में अनुपयोगी स्वीकार करते हैं। ध्यान देने योग्य बात तो यह है कि श्री वैद्य—"सन्ति लोका बहुबस्ते नरेन्द्र" इस पद्य का उदाहरण दिखलाकर, कहते हैं—"जिन-जिन स्थानों पर इस नमूने के श्लोक पाए जाते हैं, वे बहुत प्राचीन भाग हैं"। परन्तु आश्चर्य है कि किर भी "यदाश्रीष" पद के प्रयोग बाले पद्य—जिनके विषय में पहले उल्लेख किया गया है, वे इसी त्रिष्टुप छन्द में वैदिक शैली के अनुसार हस्व-दीर्घ के नियम रहित हैं, उनको आप सौति द्वारा प्रणीत बताते हैं ।

इनके सिवा ग्रौर भी कुछ युक्तियों द्वारा इन कल्पनाग्रों की पृष्टि की गई है, किन्तु वे सब कल्पनाएँ ग्रसंगत एवं ग्रनाधार हैं, जबिक श्री वैद्य ने भी निर्णीत रूप से कुछ नहीं कहा है ग्रौर जहाँ पर निर्णीत जैसे उनके बाक्य हैं, वे भी पूर्वापर के विवेचन द्वारा ग्रामास मात्र प्रतीत होते हैं। ऐसी परिस्थिति में इन कल्पन्स्यों के ग्राधार पर महाभारत का न तो समय-समय पर बढ़ाया जाना ही सिद्ध हो सकता है ग्रौर न उसके परिवर्द्धित होने का काल ईसवी सन् के दो चार श्रताब्दियों के पूर्व प्रमाणित हो सकता है। ग्रतण्य महाभारत का निर्माण-काल भारतीय युद्ध के ग्रात्यन्त निकटवर्ती है, जैसा कि महाभारत के ग्रन्त:प्रमाणों से सुस्पष्ट है, इसके विरुद्ध कोई भी विश्वसनीय प्रमाण उपलब्ब नहीं होता है।

-:\*:-

१ अहाभारत मीमांसा पृ० ७२ ।

२ ब्रह्मभारत मीमांसा पृ० ७३।

## अग्निपुरांग

भरत मुनि के नाट्यशास्त्र के बाद अग्निपुराण ही ऐसा ग्रन्थ है, जिसमें हमको साहित्य-विषयक सबसे प्रथम साहित्यक नियमों का निरूपण मिलता है। भारतीय साहित्य में अग्निपुराण का स्थान अत्यन्त उच्च है। अन्य पुराणों में, सर्गविसणों में पौराणिक विषयों का ही प्रायः वर्णन है। किन्तु अग्निपुराण में पौराणिक विषयों के साथ-साथ अन्य सभी ज्ञातन्य विषयों का समावेश है। ऐसा कोई विषय ही नहीं जिसका वर्णन इसमें न हो। अतएव साहित्य का विषय भी अग्निपुराण के शह अध्यायों में निरूपण किया गया है। नाट्यशास्त्र केवल साहित्य-विषयक अन्य होने के कारण उसमें इसी विषय का विस्तृत निरूपण है और अग्निपुराण में अन्य ज्ञातन्य विषयों के साथ साहित्य का भी समावेश किया गया है, अतएव संचित्र अवश्य है किन्तु संचित्र होने पर भी महत्वपूर्ण है। इसमें निरूपित साहित्य विषय का विवेचन करने के प्रथम अग्निपुराण के काल-निर्णय के विषय में कुछ विचार प्रकट करना आवश्यक है। अग्निपुराण यद्यप्य भगवान कृष्णहेपायन वेदव्यासजी प्रणीत सुप्रसिद्ध अष्टादश पुराणों के अन्तर्गत है, किन्तु इसके विषय में भी पाश्चात्य लेखक और उनके अनुयायी एतहेशीय विभिन्न लेखक अपने अपने अपने कल्पना जाल में फैंसे हुए दृष्टिगत होते हैं—

(१) बाबू मुशील कुमार दे श्रिंगपुराण के अलङ्कार-प्रकरण का समय दंडी ग्रीर भामह के पश्चात् ग्रीर 'ध्वन्यालोक' के वृत्तिकार श्री त्र्यानन्दवर्दना- चार्य से प्रथम, ईसा की नवीं शताब्दी के लगभग मानते हैं।

(२) श्री काणे विवयक हो हैं, कि अप्रिपुराण सन् ७०० ई० के पश्चात् का है। श्रीर उसका काव्य विवयक श्रङ्ग ६०० ई० के भी पीछे का है। श्रच्छा, श्रव हम श्री काणे के मत पर ही क्रमशः विचार करना युक्ति-युक्त

१ 'हिस्ट्री त्राव् संस्कृत पोएटिक्स,' जिल्द १, पृष्ठ १०२-४।

२ 'साहित्यदर्पेण' की बाँग्रेजी भूमिका, पृष्ठ ३,४,५।

सम्भते हैं, क्योंकि उसमें उनके पूर्ववर्ती प्रायः सभी लेखकों के मत सम्मिलित

हैं। श्री कार्ये—
(क) अभिपुराण के अध्याय ३५६-३६६ में वर्णित कोप विषय में, अमरकोप का कुछ साम्य उपलब्ध होने के कारण, उसे अमरकोप से लिया वतलाते हैं। अमरकोष का समय मि० मैक्समूलर साहिव ने ईसा की छुटी शताब्दी के पूर्व माना है, क्योंकि इसका अनुवाद चीनी भाषा में छुटी शताब्दी में हो चुका था और डा० होरनेल इसका समय '६२५ ई० से ६४० ई० के मध्य में मानते हैं। और मि० ग्रोक ४०० ई० मानते हैं। श्री काणे कहते हैं कि अभिपुराण में इस लोकप्रिय कोष का समावेश कर लिया गया है।

श्रव प्रथम तो यही प्रश्न है कि श्रमस्कोष ६०० ई० में लोकप्रिय हो गया था ? यद्यपि इस समय यह कोष श्रवश्य ही श्रधिक प्रचलित श्रीर सुप्रसिद्ध है, किंतु इसके द्वारा यह किस प्रकार सिद्ध हो सकता है कि इसे यह गौरव प्रारम्भ में ही प्राप्त हो गया था। इसके लिये प्रमाण ही क्या जबकि उस समय में किसी प्रन्थ के प्रचार श्रीर लोकप्रिय होने के लिये केवल हस्तलिप मांत्र का ही साधन होने से श्रत्यन्ताधिक समय की श्रपेन्ता थी। फिर श्रमस्कोष से प्रथम श्रन्य कोई कोष न था, इसका भी क्या प्रमाण जब कि इसके विरुद्ध श्रमस्कोष के प्रारम्भ में स्वयं श्रमस्तिह ने लिखा है—

समाहत्यान्यतंत्राणि संचिप्तैः प्रतिसंस्कृतैः ।' संपूर्णमुच्यते वर्गैर्नामलिंगानुशासनम् ॥

213 . .

इस से स्पष्ट प्रतीत होता है कि ग्रमरसिंह ने ग्रपने पूर्ववर्ती कोषों से संग्रह करके ग्रमरकोष लिखा है। संभव है ग्रमरकोष के ग्राधार-रूप कोषों में

१ 'इण्डिया : ह्वार् कैन इट टीच ग्रस ?', पृष्ट २३२ । 🔐 . 🗀

२ 'जर्नल त्राव् दि रायल एशियाटिक सोसाइटी', १९०६, पृष्ठ ९४०।

द्याग्निपुराण का कोष भाग भी हो । क्या इस कारण से ग्राग्निपुराण ग्रौर ग्रमरकोप के कुछ भाग में साम्य नहीं हो सकता ? किसी भी दो ग्रन्थों के विषय-विशेष
में साम्य उपलब्ध होने पर जब तक कोई दृढ़ प्रमाण प्राप्त न हो, यह नहीं कहा
जा सकता कि किसने किससे सहायता लो है । फिर दूसरी बात यह भी है कि
ग्राग्निपुराण में यह विषय ग्रत्यंत संचित्त है ग्रौर ग्रमर में विस्तृत, ग्रतण्व श्री
काणे की कल्पना से यह कल्पना ग्रधिक मान्य हो सकती है कि ग्रमरसिंह ने
ग्रानेक ग्रन्थों से—जिनमें सम्भव है ग्राग्निपुराण भी हो—नाम संग्रह किए हों
ग्रौर जहाँ-जहाँ से जो जो प्रकरण लिया हो उन्हें लगभग उसी रूप में ग्रपने ग्रन्थ
में रख दिया हो । इस धारणा के विरुद्ध क्या प्रमाण है ? जब कि ग्रमरसिंह के
विषय में तो 'ग्रमरसिंहोहि पापीयान् सर्वे भाष्यमचूचुरत्' यह किंवदंतो भी
प्रसिद्ध है ।

(ख) श्री काणे और दे बाबू कहते हैं—"रूपक, उत्प्रेचा, विशेषोक्ति, विभावना, अपहुति और समाधि अलङ्कारों की परिभाषाएँ जो अग्निपुराण में (अध्याय ३४५ के २२, २५, २७, २८ और अध्याय ३४५ के १३, १८ शलोकों में) दी गई हैं, वे दंडों के काव्यादर्श में क्रमशः (द्वितीय परिच्छेद की ६६, २२१, ३२३, १६६, ३०४ और प्रथम परिच्छेद की ६३ की कारिकाओं से) सर्वथा मिलती हैं, और कुछ वाक्य एवं पद भी दोनों में समान हैं, जैसे—

## एवं चतुष्पदी तच वृत्ता जातिरिति द्विधा।

--- ग्राग्नि० ३३७।२१, काव्या० १।११

# साविद्या नौस्तितीषू गां गम्भोरं काव्यसागरम्

---- ग्राग्नि० ३३७।२३, काव्या० १।१२

त्रातः यह प्रकरण त्राग्निपुराण में दण्डी के कान्यादर्श से लिया गया है।" त्राच्छा, त्राव यह देखना है कि श्री काणे त्रादि की इस कल्पना में कहाँ तक सार है, इसके लिये हमको त्राग्निपुराण त्रीर कान्यादर्श में निरूपित त्रुलङ्कार विषय को संद्यित रूप से प्रदर्शित करना उपयुक्त होगा । त्र्राग्निपुराण के ३४४वें त्राध्याय में त्र्रार्थालङ्कार का निरूपण इस प्रकार प्रारम्भ किया गया है—

# "स्वरूपमथ सोदृश्यमुत्प्रेच्चातिशयावपि।

विभावना विरोधश्च हेतुश्च सममष्ट्या"॥

इसमें त्राठ त्रालङ्कारों के नाम निर्दिष्ट हैं। फिर इसके त्रागे क्रमशः इनकी परिभाषाएँ दी गई हैं त्रीर इनके उपभेद दिखाए गए हैं, जिनको हम काव्यादर्श में दिखाए हुए उपभेदों के साथ स्पष्ट करते हैं—

| <b>अग्निपुरा</b> ग                | काव्यादश                                               |            |
|-----------------------------------|--------------------------------------------------------|------------|
| क्रमसंख्या                        |                                                        | क्रमसंख्या |
| (१) स्वरूप—                       | स्वभावोक्ति                                            | 8          |
|                                   | ( स्वरूप के नाम से नहीं है ग्रौ                        |            |
| ( ग्र ) निज<br>( ग्रा ) ग्रागंतुक | न इसके उपभेद दिखाए गए हैं )                            |            |
| ( आ ) आगंतुक                      |                                                        |            |
| (२) सादृश्य—                      | ्रिक — ('सादृश्य' नहीं है ) कि                         | h= 2       |
| (ग्र) उपमा                        | मा सा              | पुरुष      |
| ( ग्रा ) रूपक                     | न साल कि           | के अंत     |
| (इ) सहोक्ति                       | खीं सहोक्ति ची पूर                                     |            |
| (ई) ग्रर्थांतरन्यास               | क्षेत्र सहोक्ति हि | सहस्य      |
|                                   |                                                        |            |
| (३) उत्प्रेचा                     | • उत्प्रेचा                                            | . 85       |
| (४) त्रातिशयोक्ति                 | ्र त्र <u>ा</u> तिशयोक्ति                              | ११         |
| विशेषोक्ति                        | विशेषोक्ति ।                                           | २५         |
| (५) विभावना                       | विभावना                                                | 3          |
| (६) विरोध                         | विरोध                                                  | २७         |
| (७) हेतु                          | हेत                                                    | १३         |
| (ग्र) कारक                        | ( श्र ) कारक                                           | •          |

(ह्रा) ज्ञापक (ह्र) चित्र ह्यौर इसके क्रानेक भेद (ह्र) 'सम्'। इसको ह्याग्निपुराण में शब्दार्थ उभयालंकार माना है। ह्यौर त्राचेप, समासोक्ति, त्रपह्नुति एवं पर्यायोक्त ये चार त्रलंकार, (जो काव्यादर्श में स्वतंत्र त्र्यलंकार लिखे गए हैं, ) इस 'सम' के भेरों में एक 'ग्राभिन्यक्ति' भेद हैं, इसके ग्रन्तर्गत ग्राच्चेप ध्वनि के उपभेदों में लिखे गए हैं जैसा कि आगे के विवरण से विदित हो सकता है। १ प्रशस्ति २ कांति ३ श्रीचित्य ४ संक्षेप ५ यावदर्थता ६ श्रभिव्यक्ति १ प्रेमोक्ति २ प्रियोक्ति १ ऊर्जस्वी २ मृदुसंदर्भ १ श्रुति-शाब्द स्वार्थसमर्पण २ त्रात्तेप ध्वनि २ परिभाषिकी १ नैमित्तिको १ मुख्या २ त्रौपचारिका १ त्राचेप २ समासोक्ति ३ त्रपह्निति ४ पर्यायोक्त १ गौणी २ लाचणिका श्रनंत पाँच प्रकार को समाधि

कान्यादर्श में 'सम' नामक कोई ऋलङ्कार हो नहीं माना गया है और न इसके भेरोपभेद ही दिखाए गए हैं, केवल इनमें ऋष्त्रिप, समासोक्ति, ऋपह्नुति और पर्यायोक्त ये चार स्वतंत्र ऋलङ्कार कान्यादर्श में लिखे गए हैं।

इस विवरण द्वारा विदित होगा कि अमिपुराण में केवल १५ अलङ्कारों का निरूपण है, जबिक काव्यादर्श में इन १५ के सिवा २२ ग्रलङ्कार ग्रौर बढ़ा कर ३७ त्रालङ्कारों का निरूपण है। त्रीर १५ त्रालङ्कार जो त्रामिपुराण में निरूपित हैं उनमें भी न तो काव्यादर्श के क्रम का ही श्रनुसरण है श्रीर न उसकी वर्णन शैली का। केवल एक स्वमावोक्ति ग्रलङ्कार ही दोनों में ऐसा है जिससे अर्थालङ्कारों के वर्णन का पारम्भ होता है, किन्तु उसके भी नाम में भिन्नता है— काव्यादर्श में स्वभावोक्ति अथवा जाति लिखा है, जब कि अमिपुराए में उसका 'स्वरूप' के नाम से उल्लेख है। काव्यादर्श में उपमा, रूपक, सहोक्ति श्रौर अर्थातर न्यास पृथक् पृथक् स्वतंत्र रूप से कमशः २,३,३१,६ की क्रम-संख्या में हैं किन्तु ग्रामिपुराण में 'सादृश्य' नामक एक ग्रलङ्कार (जिसकी क्रम-संख्या २ हैं ) माना गया है, श्रौर उसके ये उपमा, रूपक, सहोक्ति श्रौर श्रर्थांतरन्यास चारं भेद माने गए हैं। काव्यादर्श में ग्राचेप, समासोक्ति, ग्रपह ति ग्रौर पर्यायोक्त ये चार य्रालङ्कार पृथक् पृथक् स्वतंत्र लिखे गए हैं—एक के साथ दूसरे का कुछ वनिष्ट सम्बन्ध नहीं बताया गया है, किन्तु अमिपुराण में इन चारों को एक पृथक् वर्ग में — 'सम' नामक एक शब्दार्थ-उभयालङ्कार की संज्ञा बताकर, उस सम के छः भेदीं में एक ग्राभिन्यिक्त का एक ग्राचेप ध्वनि भेर बता कर, उस याद्मेप ध्वनि के य्रन्तर्गत इन चारों य्रलंकारों को दिखाया है। काव्यादर्श में इस शैली की गंध भी नहीं उपलब्ध होती है। ऐसी परिस्थिति में काव्यादर्श का त्र्यमिपुराण में समावेश किया जाना किसी प्रकार भी सिद्ध नहीं हो सकता। किर, काव्यादर्श में उपमा के वत्तीस उपभेद दिखाये गये हैं किन्तु स्रमिपुराण में केवल बाईस, ब्रौर उन बाईस में भी तेरह के नामों में ही <sup>९</sup> समानता है । पाँच ऐसे हैं

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ३ धर्मोपमा, २ वस्तूपमा, ३ नियमोपमा, ४ ग्रानियमोपमा, ५ बहूपमा,

जिनकी परिभाषात्रों में कुछ साम्य होने पर भी नाम भिन्न हैं । श्रौर चार र ऐसे हैं जिनका काव्यादर्श में नामोल्लेख ही नहीं है। श्रतः स्पष्ट है कि काव्यादर्श श्रौर श्रियपुराण में महान श्रुसमानता है।

(ग) श्रिमिपुराण में श्रलङ्कारों की श्रल्प संख्या जो श्री भरत मुनि के नाट्य-रास्त्र से कुछ ही श्रिषक है, श्रीर उनका साधारणतया निरूपण किया जाना हमको विकासोन्मुख प्रगतिशील श्रलङ्कार शास्त्र के दूसरे सोपान के रूप में दृष्टिगत होता है। यदि यह कहा जाय कि श्रिमिपुराण में श्रलङ्कार विषय का संचित्त वर्णन है, तो हम इस बात को स्वीकार करते हैं। किन्तु इसके द्वारा यह कदापि सिद्ध नहीं हो सकता कि इसमें काव्यादर्श का संचित्त समावेश किया गया है। यदि यह मान भी लिया जाय तो प्रश्न होता है कि श्रिमिपुराण का लच्य काव्यादर्श का विषय संचित्त में समावेश करने का ही होता, तो उपमा के इतने श्रिष्ठिक उपभेद, जो कि २२ दिखाये गये हैं, दिखाने की ऐसी क्या श्रावश्यकता थी श्रीर श्रमिपुराण में काव्यादर्श के उन प्रधान श्रलङ्कारों को क्यों छोड़ दिया जाता—यहाँ तक कि उनका नमोल्लेख भी नहीं किया गया है, जो कि उपभेदों की श्रपेचा श्रत्यंत श्रावश्यक थे। यह कदापि सम्भव नहीं कि जिस ग्रन्थ का विषय लिया जाय उसका श्रावश्यक प्रधान विषय छोड़कर श्रनावश्यक गौण विषय ले

६ समुज्ञयोपमा, ७ मालोपमा, ८ विक्रियोपमा, ९ श्रद्भुतोपमा, १० मोहोपमा, ११ संशयोपमा, १२ प्रशंसोपमा श्रीर १३ निंदोपमा।

<sup>े</sup> काव्यादर्श में—१ श्रन्योन्योपमा, २ विपर्यासोपमा, ३ निर्ख्योपमा, ४ श्रातिशयोपमा, ५ समानोपमा है। श्रिव्यापमां इनके स्थान में, १ परस्प-रोपमा, २ विपरीतोपमा, ३ निश्चयोपमा, ४ साधारणी श्रातिशायिनि, सदशी ये नाम हैं।

२ १ व्यतिरेकोपमा, २ गमनोपमा, ३ कल्पितोपमा और ४ किंचित सहशी के अभिपुराण में हैं, किन्तु काव्यादर्श में नहीं।

लिया जाय । विशेष ध्यान देने योग्य तो यह है कि जिस श्लेषालङ्कार को दंडी ने—

श्लेषः सर्वासु पुष्णाति प्रायो वक्रोक्तिषु श्रियम्।
—काव्यादर्शे २।३६३

इतना महत्त्व दिया है, उस श्लेष का ग्रिमिपुराण में नामोल्लेख भी नहीं है। क्या यह सम्भव है कि जिस ग्रन्थ से ग्रलङ्कार प्रकरण लिया जाय—प्रकरण ही क्यों परिभाषा तक ली जाय, उसमें जिस ग्रलङ्कार को ऐसा महत्त्व दिया गया है, उसका नाम तक स्मरण न किया जाय, ग्रीर उसी ग्रन्थ से उपमा के उपभेद जो ग्रिधिक महत्त्व के नहीं, इतने ग्रिधिक ले लिये जायँ !

(घ) अञ्छा, और देखिये, अमिपुराण में किसी भी अलङ्कार का उदा-हरण नहीं दिया गया है—केवल परिभाषाएँ हैं, किन्तु ज्ञापक हेतु के विषय में कहा है—ज्ञापकाख्यस्य भेदोस्ति नदीपूरादि दर्शनम्।' किन्तु कान्यादर्श में हेतु अलङ्कार पचीस कारिकाओं में स्पष्ट किया गया है, उनमें ज्ञापक हेतु भी कहा गया है, पर 'नदीपूरादिदर्शनम्' के समान तो कहाँ, इसकी गंध भी उनमें कहीं उपलब्ध नहीं है।

(ङ) एक बात त्र्यौर भी है, कान्यादर्श में हेतु त्रालङ्कार के साथ ही जुड़े हुए 'सूच्म' त्र्यौर 'लेश' त्रालङ्कार कहे गए हैं—

## हेतुश्च सूदमलेशौ च वाचामुत्ताममूषणम्

- २१२३५

यहाँ पर ध्यान देने योग्य बात यह है कि श्रिमिपुराण में कुछ परिभाषाएँ काव्यादर्श के समान पाई जाने से वे परिभाषाएँ श्री काणे जब काव्यादर्श से ली हुई बताते हैं, तो प्रश्न होता है कि यदि वस्तुतः ऐसा होता तो हेतु के संलग्न 'सूद्धम' श्रीर 'लेश' श्रलङ्कार श्रिमिपुराण में क्यों नहीं लिए जाते ? 'हेतु' ही में ऐसा क्या चमत्कार है जिससे सूद्धम श्रीर लेश को छोड़ कर केवल हेतु ही लिखा जाता । श्रीर यह हेतु वह श्रलङ्कार है जिसमें भामह श्रीर मभ्मट जैसे प्रसिद्ध श्रालङ्कारिकों ने श्रलङ्कारत्व ही स्वीकार नहीं किया है।

(च) 'समाधि' की परिभाषा में ऋग्निपुराण और काव्यादर्श दोनों, के नामों में साहश्य ऋवश्य है, किन्तु वह भी ऋसाहश्य ही है, ऋग्निपुराण में 'समाधि' का 'सम' के भेद ऋभिव्यक्ति के ऋन्तर्गत उल्लेख है, जबिक काव्यादर्श में इसे दश गुणों में एक गुण बताया गया है।

(छ) केवल त्रालङ्कारों के सम्बन्ध में ही नहीं, त्रान्य प्रकरणों में भी कान्यादर्श से त्राग्निपुराण में विभिन्नता है। 'गुण' प्रकरण देखिए, त्राग्निपुराण में

शब्दगत सात गुण माने गए हैं: 🖊

श्लेषो लालित्यगांभीर्यंसौकुमार्यमुदारता। सत्येवयौगिको चेति गुणाः शब्दस्य सप्तधा।

-38014

श्रौर श्रर्थगत छः गुण माने गए हैं:—

माधुर्य संविधानं च कोमलत्वमुदारता।

प्रौढिः सामयिकत्वं च तद्भेदाः पडुदाहृताः।।

—३४७-११ त्रौर शब्दार्थ उभयगत भी छः गुण माने गए हैं:— तस्यप्रसादः सौभाग्यं यथासंख्यं प्रशस्यता। पाको राग इति प्राज्ञैः षट् प्रपञ्चविपञ्चिताः॥

--3×819=19¢

किन्तु दण्डों ने वैदर्भ मार्ग के ही दश गुण वतलाये हैं:—
श्लेषः प्रसादः समता माधुर्यं सुकुमारता।
श्रथंव्यक्तिरुदारत्वमोजः कांतिसमाधयः॥
इति वैदर्भमार्गस्य प्राणाः दशगुणाः स्मृताः।

कान्यादर्श १।४१-४३

श्रीर गुणों के विषय में शब्दार्थ गत भेद प्रदर्शित नहीं किया है। इसी प्रकार श्रीनिपुराण में वक्तृ, वाचक श्रीर वाच्य तीन दोष कहे गए हैं जो कि दंडी के दोष निरूपण से सर्वथा विलद्मण हैं। श्रतएव यह निर्विवाद सिद्ध है कि श्रीनि- पुराण में काव्यादर्श का समावेश किया जाता तो ऐसा होना कदाचित सम्भव न था।

- (ज) ग्राव हम श्री काणे के मत की उस मूलाधार भित्ति की ग्रात्यन्त निर्वलता दिखाते हैं जिसपर उन्होंने ग्रापने इस कल्पना-जाल का निर्माण किया है। काव्यादर्श में—
  - (१) लिम्पतीय तमोङ्गानि वर्षतीयाञ्जनं नभः।
    —२।२२३
  - (२) अद्यया मम गोविंदु जाता त्विय गृहागते। कालेनैषा भवेत्प्रीतिस्तवैवागमनात्पुनः॥

-- २१२७६

ये दो पद्य हैं। श्री काणे कहते हैं कि इन दोनों के सिवा उदाहरण या परिभाषा कुछ भी दंडी ने दूसरे ग्रन्थों से नहीं ली है। श्रीर जब दंडी ने इन दो पद्यों के सिवा दूसरे ग्रन्थों से कुछ लिया ही नहीं, तो किर काव्या-दर्श की कुछ कारिकाएँ जो श्रद्धारशः श्रिनपुराण में हैं, वे काव्यादर्श के सिवा किसकी मानी जा सकती हैं? वस; श्री काणे की, यही कल्पना श्रिनपुराण में काव्यादर्श का समावेश किये जाने की जीवनधार हैं।

श्रच्छा, प्रथम तो यही प्रश्न होता है कि दंडी ने इन दो पद्यों के सिवा श्रम्यत्र से कुछ भी नहीं लिया, इसका प्रमाण ही क्या ? दंडी ने तो इन पदों के सम्बन्ध में भी कहीं ऐसा स्चित नहीं किया है कि ये श्रम्यत्र से लिए गए हैं। पर इन दोनों पद्यों को श्री काणे श्रगत्या इसीलिये श्रम्यत्र के स्वीकार करते हैं कि प्रथम पद्य वल्लभदेव की सुभाषितावली में १८६० की संख्या पर विक्रमादित्य के नाम से तथैव शारंगधरपद्धित में संख्या १०३ पर भर्तु मेंखक के नाम से एवं भास के 'चाहदत्त' (१।१६) श्रीर 'बालचरित्र' (१।१५) में भी मिलता है श्रीर शद्भक के मृच्छकटिक के प्रथमाङ्क में भी। इसी प्रकार दूसरा पद्य भामह के 'काव्यालङ्कार' में (३।५) मिलता है। यदि इन दोनों पद्यों का पता इन ग्रन्थों में न मिलता तो सम्भवतः श्री काणे यही मान लेते कि दंडी ने कुछ भी श्रम्यत्र

से नहीं लिया । किन्तु दंडी ने काव्यादर्श में कहीं भी ऐसा उल्लेख नहीं किया है कि मैंने स्वयं प्रणीत उदाहरण या परिभाषाएँ दो हैं । प्रत्युत काव्यादर्श की सम्पूर्ण रचना मौलिक होने के विरुद्ध ख्रौर भी प्रमाण मिलते हैं । काव्यादर्श के 'लच्यलच्मी तनोतीति प्रतीति सुभगंवचः' इस वाक्य में स्पष्टतया महाकवि कालि दास के 'मिलिनमिप हिमांशोर्लच्य लच्मी तनोति' इस पद्य का—'लच्यलच्मी तनोति' यह वाक्य लिया गया है । इसके सिवा ख्रन्य भी एक दो नहीं दस कारिकाएँ ख्रौर कारिकाछों के ख्रद्धांश ऐसे हैं, जो ख्रच्यशः भामह के काव्याल-इक्षार के समान हैं । ख्रौर जहाँ तक विचार किया जाता है, वे सम्भवतः भामह से ही दंडी द्वारा लिए गए प्रतीत होते हैं—जैसा कि हम ख्रागे भामह के प्रकरण में स्पष्ट करेंगे । इसकी पुष्टि काव्यादर्श द्वारा भी होती है, दंडी ने ग्रन्थारम्भ में स्वयं स्पष्ट लिखा है कि—

## पूर्वशास्त्राणि संहत्य प्रयोगानुपलस्य च।

इसके सिया काव्यादर्श में और भी ऐसे बहुत से वाक्य हैं, जिनमें दंडी ने स्वयं अन्य अन्यों से सहायता लिए जाने का स्पष्ट उल्लेख किया है। यही नहीं अत्युत दंडी के उपर्युक्त उद्धरण के 'पूर्व शास्त्राणि' इस वाक्य से यह भी ध्वनित होता है कि उसने स्वयं, सम्भवतः अग्निपुराण से, कुछ सहायता ली है, क्योंकि दंडी ने स्वयं 'शास्त्र' को काव्य से पृथक् माना है, जैसा कि उसने स्वभावोक्ति अलङ्कार के विषय में कहा है—

जातिकियागुणद्रव्यस्वभावाख्यानमीदृशम् । शास्त्रेष्वस्यैव साम्राज्यं काव्येष्वप्येतदीप्सितम् ॥

अतएव हम 'शास्त्रेषु' के प्रयोग द्वारा अग्निपुराण का निर्देश क्यों नहीं मान सकते ? दंडी की यह कारिका भी अग्निपुराण के—

शास्त्रे शब्दप्रधानत्विमितिहासेषुनिष्ठता । अभिधायाः प्रधानत्वात्काव्यं ताभ्यां विभिद्यते ॥

-- 33017-3

### संस्कृत साहित्य का इतिहास

इस श्लोक पर अवलम्बित है। यही क्यों दंडी ने अग्निपुराण से कुछ अलङ्कारों की परिभाषाओं के अतिरिक्त और भी अनेक वाक्य लिए हैं, जैसे—

'कन्याहरण संग्राम विप्रलंभो'। श्रिग्निपु० ३३७।१३, काव्या० १।२९ 'सर्गवन्थो महाकाव्यं'। श्रिग्निपु० ३३७।२४, काव्या० १।१४ इत्यादि । श्रीर दंडी ने काव्य का लक्षण भी काव्यादर्श में वहीं से लिया जान पड़ता है, देखिए:—

## 'संचेपाद्वाक्यमिष्टार्थव्यवच्छिन्नापदावली'। —ग्रग्नि० ३३७।६

दंडी ने इसमें 'संज्ञेपाद्' वाक्य निकाल कर—'शरीरं ताविदृष्टार्थव्यविद्ध वापदावली (काव्यादर्श १।१०) इस प्रकार काव्य का लज्ज लिख दिया है। काव्य के विभाग ग्राग्निपुराण में—'गद्यं पद्यं च मिश्रं च काव्यादि त्रिविधं स्मृतम्' (३३७।८) इस प्रकार है। दंडी भी—'गद्यं पद्यं च मिश्रं च तत् त्रिधैव व्यवस्थितम्' (काव्यादर्श १।११) इसी प्रकार बताता है। निष्कर्ष यह है कि किसी ग्रंश में भी यह सिद्ध नहीं हो सकता कि काव्यादर्श से ग्राग्निपुराण में कुछ लिया गया है। ग्रात्य पूर्वोद्धृत (पृ० ५५) जो ग्राग्निपुराण ('३३७।२१,२३) ग्रोर काव्यादर्श (१।११, १।१२) में समानता है, ग्रीर जिसे श्री काणे ग्राग्निपुराण में काव्यादर्श से ली हुई कल्पना करते हैं, वह भी ग्राग्निपुराण से ही काव्यादर्श में ली हुई सिद्ध होती है।

(क) श्री कार्ण ने ग्राग्निपुराण के समय की कल्पना की पृष्टि में एक ग्राधार यह भी माना है कि रूपक, ग्राच्चेप, ग्राप्स्तुतप्रशंसा, पर्यायोक्त ग्रीर समासोक्ति की परिभाषाएँ ग्राग्निपुराण में भामह के काव्यालङ्कार से ली गई हैं। क्योंकि भामह ने जो परिभाषाएँ २।२१, २।६८, २।७६, ३।८ में दी हैं, वे ग्राग्निपुराण ३४४।२२, ३४५।१५, ३४५।१६, ३४५।१८ में क्रमशः मिलती हैं। ग्रीर भामह ने लिखा है कि परिभाषा ग्रीर उदाहरण मैंने स्वयं निर्माण किए हैं— स्वयंकृतैरेव निद्शीनैरियं मयाप्रक्लृप्तो खलु वागलंकृतिः।

-२19६

गिरामलङ्कारविधिः सविस्तरः
स्वयं विनिश्चित्य धिया मयोदितः।
—काल्यालं ।

श्री काणे ने इस पर कल्पना की है कि जबिक भामह का समय लगभग लुटी-सातवीं शताबदी का है तो श्राम्नपुराण उसके पीछे का सिद्ध होता है। किन्तु सखेद श्राश्चर्य है कि श्री काणे श्राम्नपुराण को भामह से परवर्ती सिद्ध करने के लिये भामह के उपर्युक्त इन दोनों पद्यों को प्रमाण-स्वरूप मानते हुए यह बात क्यों म्ल जाते हैं कि उन्होंने स्वयं भामह संबंधो विवेचना में भामह द्वारा श्रन्य साहित्याचायों के नामोल्लेख श्रीर उनके उदाहरण श्रादि काव्यालङ्कार में प्रस्यक्त उपलब्ध होने के कारण, इन्हीं उपर्युक्त दोनों पद्यों को संश्यात्मक माना है। ऐसी परिस्थिति में हम किस श्राधार पर स्वीकार कर सकते हैं कि भामह ने श्रपने ग्रन्थ में परिभाषाएँ स्वयं निर्माण की हैं श्रीर श्राम्नपुराण में भामह से ली गई हैं ? फिर एक बात श्रीर भी ध्यान देने योग्य है कि श्राम्नपुराण में दिए हुए सभी श्रलङ्कार दंडी के काव्यादर्श में भी हैं, श्राम्नपुराण में यदि श्रन्य किसी अन्थ से यह प्रकरण लिया जाता तो उसके लिये काव्यादर्श ही पर्याप्त था, भामह के ग्रन्थ से लेने की श्रावश्यकता तो उसी श्रवस्था में हो सकती थी जबिक वे काव्यादर्श में न होते। फिर यदि श्राम्नपुराण में भामह के ग्रन्थ से श्रलङ्कार पकरण लिया जाता तो जिस श्रितश्योक्ति के विषय में भामह ने—

"सैषा सर्वेच वक्रोक्तिरनयार्थी विभाव्यते। यत्नोऽस्यां कविना कार्यः कोऽलंकागेऽनया विना॥"

—काच्यालङ्कार २।५५

१ 'Therefore too much emphasis cannot be laid over the words स्वयं कृतैरेव etc.'—'साहित्यदर्पण' भूमिका पृ० १८-१९।

यह कह कर इतना महत्व दिया है, उसका ग्राग्निपुराण में नामोल्लेख भी न किया जाना क्या संभव हो सकता है ? कदापि नहीं । फिर काव्यादशीं क हेतु, सूच्म स्रोर लेश भामह ने नहीं माने, प्रत्युत उसने इनका खण्डन किया है। तब क्या कारण है कि इन तीनों में से 'हेतु' ग्राग्निपुराण में लिखा गया। यदि भामह ग्राथवा दंडी दोनों में से किसी का भी अनुसरण अग्निपुराण में किया जाता तो या तो दंडी के मतानुसार ये तीनां ही लिखे जाते, या भामह के मतानुसार तीनों ही छोड़ दिये जाते, त्रातएव दडा श्रौर भामह दोनों में किसी का भी समावेश श्राग्निपुराण में किया जाना किसा प्रकार संसव नहीं। किन्तु त्र्यनिपुराण में कुछ परिभाषात्र्यां में दंडी ख्रौर भामह की समानता एवं ख्रन्य ब्रसमानता उपलब्ध होने के कारण हम कह सकते हैं, कि या तो अगिनपुराण की परिभाषाएँ दडी और भामह को जो ब्रापने मनोनुक्ल उपलब्ध हुई वे संभवतः वहाँ से उन्होंने ले लीं ब्रौर जो उनको परिवर्तनीय प्रतीत हुई उनके स्थान पर नवीन परिभाषाएँ निर्माण कर र्दा । या यह भी संभव है कि नाठ्यग्रास्त्र और अग्निपुराण के पश्चात् किसी अज्ञात लेखक द्वारा कोई अलङ्कार प्रनथ लिखा गया हो-ऐसे लेखक द्वारा जिसने अपने पूर्ववत्तीं अग्निपुराण की कुछ परिभाषाएँ भी अपने अन्थ में समावेश की हों संभवतः वही प्रन्थ भामह और दंडी के प्रन्थों का स्रोत हो।

(च) श्री काणे ने एक और भी अभूतपूर्व कल्पना प्रसूत की है कि "ध्विनकार के ध्विन सिद्धांत से भी अग्निपुराण अभिज्ञ था। अग्निपुराण में कहा गया है कि पर्यायोक्त, अपह्रुति, समासोक्ति, अप्रस्तुतप्रशंसा और आद्तेप में ध्विन समावेशित है—

स आिच्छा ध्वनिःस्याच ध्वनिना व्यजते यतः। —अग्निपु० अ० ३४५।१४

पर ध्वन्यालोक का अनुयायी होना अग्निपुराण को अभीष्ट न था; अग्निपुराण का यह उल्लेख ध्वनिकार के विषय में वैसा ही है, जैसा कि रुयक ने 'अलङ्कार-सर्वस्व' में भामह, उद्घटादि का मत दिखाया है।'' किन्तु श्री काणे की यह कल्पना तो नितांत ही हास्यास्पद है, क्योंकि रुय्यक ने 'अलङ्कारसर्वस्व' में जो भामह

उद्भटादि के मत का उल्लेख किया है उसे त्रालङ्कारों में व्यंग्यार्थ को उपस्कारक मानते हुए ग्रपने निकाले हुए —'ग्रलङ्कारा एव काव्ये प्रधानमिति प्राच्यानां मतः।' इस'सिद्धांत की पुष्टि में किया है। किंतु अग्निपुराण का वर्णन तो इसके सर्वथा विरुद्ध है। न तो वहाँ कोई अपने मत के सिद्धांत का प्रतिपादन हो किया गया है ऋौर न वहाँ किसी के मत की ऋालोचना ही की गई है ऋौर न किसी का समर्थन ही किया गया है, किन्तु वहाँ तो केवल अलङ्कारों का साधारणतया निरूपण किया गया है। स्रौर वह निरूपण एक विलक्ष प्रकार से है-जैसा त्रागे स्पष्ट किया जायगा । त्रातएव त्रान्निपुराण के वर्णन के साथ किसी भी प्रकार 'त्रालङ्कारसर्वस्वं' के त्रावतरण की तुलना नहीं हो सकती। त्रीर न यही सिद्ध हो सकता कि अग्निपुराणकार, ध्वन्यालोक से परिचित थे। किन्तु इसके विवरीत पूर्ण रूप से यह सिद्ध होता है कि अग्निपुराण के मत से ध्वनिकार केवल अभिज्ञ ही न थे, किन्तु ध्वनिकार ने अग्निपुराण के मत के विरुद्ध पर्याप ग्रालोचना भी की है क्योंकि ग्रान्नपुराण का जो 'स्वरूपमथ' इत्यादि श्लोक ऊपर उद्भृत किया गया है, उसमें आठ अलङ्कारों की गणना है-जिनमें अंतिम त्राठवाँ भेद 'सम' है, त्रीर सम को एक शब्दार्थ उभयालङ्कार माना है (न कि 'सम' नाम का एक अर्थालङ्कार जैसा कि काव्यप्रकाशादि प्रत्यों में माना गया है) ग्रौर उसके छः भेदों में त्रान्तिम भेद ग्रानिव्यक्ति के दो उपभेद श्रुति त्रारि त्राचीप कहे गए हैं—

प्रकटत्वमभिव्यक्तिः श्रुतिराच्चेप । इत्यादि
—३४५।७

त्रीर त्राचेप की यह परिभाषा दी गई है—
श्रुतेरलभ्यमानीर्थी यस्माद्वाति सचेतनः।
स त्राचेपो ध्वनिस्याचध्वनिना व्यज्यते यतः॥
—३४५।१४

अर्थात् श्रुति से अलभ्यमान अर्थ ( व्यंग्यार्थ ) जिसके द्वारा भान हो, वह आदोप ध्वनि है। ऐसा कह कर, फिर इस ध्वनि के अन्तर्गत आदोप, समासोक्ति, अपह्नुति और पर्यायोक्त ये चार भेद माने गए हैं। फिर अन्त में कहा है कि— एषामेकतमस्येव समाख्या ध्वनिरित्यतः ३४५।१८—ग्रर्थात् यह सम संज्ञक ध्वनि हैं।

इस विवरण से स्पष्ट है कि अग्निपुराण में आत्तेप, समासोक्ति, अपह्नुति और पर्यायोक्त ध्वनि के भेद माने गए हैं। किन्तु ध्वन्यालोक में इस मत के विरुद्ध पृ० ३५ से ४५ तक विस्तृत आलोचना करने के बाद निष्कर्ष रूप यह सिद्धान्त स्थापित किया गया है—

> व्यंग्यस्य यत्राप्राधान्यं वाच्यमात्रानुयायिनः । समासोक्त्यादयस्तत्र वाच्यालङ्कृतयः ग्फुटाः ॥

> > -3158

श्रथीत् समासोक्ति श्रादि जो श्रानिपुराण में श्राचित ध्वित के भेद माने गए हैं, उसके विरुद्ध ध्विनकार ने इसमें श्रलंकारता प्रतिपादन की है—इन श्रलंकारों में व्यंग्यार्थ की (जो ध्विन का विषय है) गौणता श्रौर वाच्यार्थ की प्रधानता की है। ध्वन्यालोक श्रौर श्रानिपुराण का यह प्रकरण ध्यान देकर देखने से स्पष्ट विदित्त हो सकता है कि ध्विनकार, श्राग्निपुराण के मत के विरुद्ध प्रत्यन्त रूप से या श्राग्निपुराण के मतानुसार प्रणीत किसी श्रन्य श्राचार्य के श्रज्ञात ग्रन्थ के विरुद्ध श्रपना मत स्थापन कर रहा है। ध्विनकार केवल श्राग्निपुराण से परिचित ही नहीं थे किन्तु ध्वन्यालोक के (तृतीय उद्योग पृ० २२२) वृत्ति ग्रन्थ में—

तथा चेद्मुच्यते—

"श्रपारे कात्र्यसंसारे कविरेव प्रजापितः। यथास्मै रोचते विश्वं तथेदं परिवर्तते॥ शृङ्गारी चेत्कविः कात्र्ये जातं रसमयं जगत्। सएव वीतरागश्चेन्नीरसं सर्वमेव तत्"॥

ये दोनों श्लोक त्राग्निपुराण से ( ग्रध्याय-३३६।१०, ११ ) उद्भृत किये गये हैं।
यह पद्य श्रीमदानन्दवर्द्धनाचार्य के स्वयं प्रणीत नहीं हो सकते क्योंकि इनके
पारम्भ में— 'तथा चेदमुच्यते' से स्पष्ट है कि वृत्तिकार ने इन पद्यों को ग्रपने
मत के समर्थन में श्रन्य ग्रन्थ से उद्भृत किया है। श्राध्वर्य होता है कि फिर भी

श्री काणे अग्निपुराण को ध्वन्यालोक से परवर्ती कहने का किस आधार पर साहस कर रहे हैं। इससे भी अधिक आश्चर्य यह है कि, एस० के० दे बाबू (जिनके अन्थ पर श्री काणे का निवन्ध अधिकांश में अवलंबित है) ध्वन्यालोक से अग्निपुराण को प्राचीन स्वीकार करते हैं। अतएव इसे श्री काणे के दुराग्रह के सिवा और क्या कह सकते हैं।

श्रानिपुराण के काव्य-प्रकरण का श्रध्ययन ध्यान देकर करने से यह निविवाद विदित हो सकता है कि, वह वर्णन भामह, दंडी, उद्भट श्रीर ध्वनिकार श्रादि सभी पाचीन साहित्याचार्यों से विलद्मण है। श्रीर वह काव्य के विकाश-क्रम के श्राधार पर नाट्य-शास्त्र के पश्चात् श्रीर भामहादि के पूर्व का मध्यकालीन रूप है। इस विषय के प्रारम्भ में श्रानिपुराण में कहा है—

## काव्यास्त नाटकादेश्च अलङ्कारान्वदाम्यथ ।

-33019

इसमें अलङ्कार शब्द का प्रयोग व्यापक सौंदर्य के अर्थ में किया गया है—जैसा कि नाट्य-शास्त्र में दृष्टिगत होता है। रस भी अग्निपुराख में शृङ्कार, रौद्र, वीर और वाभत्स यही चार मुख्य माने गए हैं—शेष चारों का इन्हीं के द्वारा उद्भव कहा गया है, जैसा कि महामुनि भरत का प्राचीन मत है। आश्चर्य यह है कि किर भी पाश्चात्य और कुछ एतदेशीय विद्वान, नितांत निर्वल और संदेहात्मक आधारों पर अग्निपुराख को ईस्वी सन् ६०० के समय का कल्पना करते हैं, और यह भी कहते हैं कि अग्निपुराख का उल्लेख केवल साहित्यदर्प में विश्वनाथ द्वारा (लगभग १४ वीं शताब्दी में) किया गया है—इसके प्रथम किसी भी आचार्य ने नहीं किया, किन्तु ऊपर के विवेचन से भली प्रकार सिद्ध होता है कि भामह, दंडी और ध्वनिकार आदि प्रसिद्ध प्राचीनाचार्यों द्वारा अग्निपुराख के विषय का उपयोग पर्याप्त किया गया है। ध्वन्यालोक के लोचन व्याख्याकार श्री अग्निनवगुप्ताचार्य ने भी—जो संभवतः वाग्देवावतार श्री मम्मटाचार्य के उपाध्याय थे अग्निनपुराख के—

### अभिधेयेन सारूत्यात्सामीष्यात्समवायतः। वैपरीत्यात्कियायोगाल्लज्ञ्णा पञ्चधा मता॥ —अग्निषु० ३४५।११, १३

इस स्त्रोक को ध्वन्यालोकलोचन पृ० ६ में उद्भुत किया है। यही क्यों, महाराजा भोज जैसे विद्या-रसिक ग्रौर साहित्य-पर्मं विद्वान ने ग्रिग्निपुराण में संचित निरूपित साहित्य विषय को ऋपने सरस्वतीकंठाभरण नामक सुप्रसिद्ध ग्रन्थ में विस्तार के साथ उदाहरण सहित स्पष्ट किया है। सच तो यह है कि अग्निपुराण में वर्शित विषय एक प्रकार से सूत्र रूप में है. उसकी व्याख्या यदि सरस्वती कंठाभरण में स्पष्ट रूप से विरतृत न की जाती तो वह विषय समभाना एक वड़ी विकट समस्या हो जाती। महाराजा भोज को अग्निपुराण का विषय सरस्वतीकंठाभरण में स्पष्ट करने पर भी यथेष्ट सन्तोष नहीं हुआ अतएव उन्होंने एक तीस हजार क्षोकों का बृहत् प्रनथ-'शृङ्कारप्रकाश' नामक अग्नि-पुराण के मतानुसार ग्रौर भी लिखा जो ग्राभी उपलब्ध हुन्ना है। इसकी इस्तलिखित प्रति गवर्नमेंट ख्रोरियंटल मैनुस्कृष्ट लाइब्रेरी, मद्रास में वर्तमान है। यह प्रन्थ छुत्तीस प्रकाशों में समाप्त है । अब यदि अन्निपुराण का समय नवम राताब्दी का कल्पना कर लिया जाय तो यह किस प्रकार सम्भव हो सकता है कि उसके १०० या १२५ वर्ष के बाद ही इतने अल्पकाल में भोजराज के समय में--वह ऐसा गौरवान्वित और प्रतिष्ठित पौराणिक आर्षप्रन्थ समभ लिया जाता? इस बात का हमारे बिज्ञ पाठक स्वयं विचार कर सकते हैं।

श श्रद्धारप्रकाश के २२, २३, २४ संख्या के अकाश भद्रास ला प्रिटिंग हाउस में मुद्रित भी हो गये हैं।

--:#:---

#### महाभारत काल के बाद

पौराणिक काल के बाद ईसबी सन् के प्रारम्भ तक यद्यपि कोई साहित्यक काव्य-रीति-निरूपक ग्रन्थ दृष्टिगत नहीं होता है पर श्री पाणिनि के व्याकरण द्वारा विदित होता है कि उनके पूर्व, काव्य के पारिभाषिक उपमा, व उपमान, उपमेय पूर्णतया प्रचलित हो गये थे। श्रौर उसमें नटर सूत्रों का भी उल्लेख है। वार्तिककार कात्यायन के ग्रानुसार पता चलता है कि उस समय काव्य श्रौर श्र.ख्यायिकाश्रों में भेद माना जाने लगा था। महर्षि पतज्जलि के महाभाष्य में भी एक महाकाव्य<sup>3</sup> श्रौर तीन श्राख्यायिकाश्रों का श्रौर दो नाटकों का उल्लेख है। ग्रौर ईसवी सन् के पूर्व दो या तीन शताब्दियों से ईसवी सन् २०० तक हमको भास, कालिदास, ग्रश्वयोष ग्रौर सुवन्धु त्रादि के काव्य त्रौर नाट्य प्रन्थ एवं रुद्रदामन त्रादि के विलालेख तथा दानपत्र उपलब्ध होते हैं जिनके द्वारा केवल यही विदित हो सकता है कि उस समय नियम-बद त्र्यौर परिमार्जित काव्य-रचना का पर्याप्त प्रचार हो गया था। किन्तु ऐसे ग्रन्थ जिनमें रस, अलङ्कार आदि के लच्चण निरूपित हों और जो हमें तत्कालिक काव्य विषय के क्रम-विकास पर विवेचन करने में सहायक हीं, ऋग्निपुराण के / बाद त्रौर ईसवी सन् के प्रारम्भ तक त्रानुपलब्ब हैं। तथापि यह तो त्रावश्य ही स्वीकार किया जायगा कि ऐसे ग्रन्थों का ग्रस्तित्व उस समय में ग्रवश्य था।

१ देखो अष्टाध्यायी २।१, ५५, ५६, और २।३-७२

२ 'पार्याशर्यशिलालिभ्यां भिक्षुनटसूत्रयोः' ४।३-११०

३ 'यत्तेन कृतं नच तेन प्रोक्तं वाररुचं काव्यम्' ( महाभाष्य पु० ३ पृ० ३१५)

४ वासवद्त्रा, सुमनोत्तरा और भैमर्था ( महाभाष्य पु० २ पृ० ३१३

५ 'ये ताबदेते शोभनिका नामैते प्रत्यत्तं कृष्णं घातयन्ति प्रत्यत्तं च वर्लि बन्नायन्तीति' ( महाभाष्य पु० २ पृ० ४६४, ४७० )

क्योंकि ऋाचार्य मामह जो लगमग ईस्वी सन् की छुटी शताब्दी में ऋलङ्कार-राष्ट्र के प्रथम और प्रधानाचार्य के रूप में हमको उपलब्ध होता है, उसके 'काव्या-लङ्कार' की कारिकाऋों में किये गये 'परे' ऋन्यैः 'कैश्चित्', 'केचित्' 'केपां-चित्', 'ऋपरे' रामशर्मा, ऋच्युत, मेधाविन् ऋौर राजमित्र इत्यादि प्रयोगों द्वारा स्पष्ट है कि भामह के प्रथम ऋनेक विद्वानों द्वारा ऐसे ग्रन्थ लिखे गये थे, जिनमें काव्य-रचना के नियम निरूपण किये गये थे। उपर्पुक्त कारिकाश्चों में जिनके स्पष्ट नामोल्लेख हैं, उनमें एक मेधाविन् का ही ऐसा नाम मिलता है, जिसके विषय में हमको कुछ लिखने के लिये श्रन्थ साधन भी प्राप्त हैं।

### मेधाविन्

मेथाविन् या मेथावी के सम्बन्ध में भामह के काव्यालङ्कार में दो बार उल्लेख किया गया है (का॰ लं॰ २।४० और २।८८) भामह के अतिरिक्त मेधावी का अलङ्कार शास्त्र के प्रणेता के रूप में नामोल्लेख रुद्रट के कव्यालङ्कार की नाम साधु कृत टीका में भी मिलता है—

'ननुद्रिडमेधाविरुद्रभामहादिकृतानि सन्त्येवालङ्कारशास्त्राणि'।

—(रुद्धट का० लं० टीका १।२ पृ० २)

'तैर्मेधाविरुद्रप्रभृतिभिः'।

—(रुद्रट का० लं० टो० २।२ पृ० ९)

'मेधाविप्रभृतिभिरुक्तं'।

—(ह्रद्र का० लं० टी० ११।२४ पू० १४५)

इन वाक्यों में यद्यपि मेधाविरुद्र का नामोल्लेख है, किन्तु सम्भवतः मेधावि-रुद्र और मेंधावी एक ही व्यक्ति है। क्योंकि 'रुद्र' एक विशेष सम्बन्ध सूचक उपाधि है। शाङ्क धर ने किपलरुद्र और मालवरुद्र के भी पद्य उद्भृत किये हैं। राजशेखर की काव्यमीमांसा में भी (पृ०१२) मेधाविरुद्र का नमोल्लेख है।

३ ये कारिकाएँ भामह के प्रकरण में आगे लिखी जायँगी।

अस्तु मेधावि अलङ्कारशास्त्र का एक प्राचीन लेखक अवश्य था और वह भामह के पूर्ववर्ती था, इससे अधिक इसके समय और अन्थ के विषय में कुछ जात नहीं हों सकता है।

## भट्टि

महि का 'मिट्ट-कान्य' या रावण-वध कान्य मुद्रित हो गया है। उसमें श्री रामचरित्र का वर्णन है। यद्यपि वह कान्य-ल्यांण-निरूपक प्रत्थ नहीं कहा जा सकता, तथापि २२ सर्गात्मक इस प्रत्थ के तीसरे प्रसन्न नामक काण्ड के १० से १३ तक चार सर्गों में कान्य विषय का दिग्दर्शन कराया गया है। १० वें सर्ग में ३८ त्रलङ्कारों के उदाहरण मात्र हैं—लच्च नहीं। इसी प्रकार ११ वें सर्ग में माधुर्य गुण का, १२ वें सर्ग में भाविक त्रलङ्कार का त्रीर १३ वें सर्ग में भाषासम का निदर्शन मात्र है। त्रतएव इस वर्णन द्वारा भट्टि को ऐसे समय में, जब कि उस समय के प्रत्थ त्रानुपलब्ध हैं, साहित्याचायों के इतिहास में स्थान दिया जाना त्रावश।

### ं मट्टि ऋौर भामह

मिं प्रायः वे ही ग्रलङ्कार निरूपित हैं ग्रीर उनका पूर्वापर कम भी प्रायः दोनों में प्रायः वे ही ग्रलङ्कार निरूपित हैं ग्रीर उनका पूर्वापर कम भी प्रायः दोनों में समान हैं। दीपक, रूपक, ग्रर्थान्तरन्यास, ग्राह्मेप, तुल्ययोगिता ग्रीर विरोध एवं कुछ ग्रन्य ग्रलङ्कारों के पूर्वापर कम में भिन्नता है। इसके सिवा भिंड हेतु, वार्ता ग्रीर निपुण के उदाहरण दिखाता है ग्रीर प्रतिवस्तूपमा को नहीं दिखाता, जनकि भामह हेतु में तो ग्रलङ्कारत्व ही नहीं मानता है ग्रीर वार्ता, एवं निपुण के विषय में सर्वथा मौन है ग्रीर प्रतिवस्तूपमा को उपमा के उपभेदों में लिखता है। भिंड उदार ग्रलङ्कार लिखता है ग्रीर भामह उदात्त । यद्यपि दण्डी के काव्यादर्श के बहुत से ग्रलङ्कारों के कम में भी भिंड से समानता है, पर भामह की ग्रपेह्मा भिंड की दण्डी के साथ ग्रिधिक भिन्नता

है। द्रग्डा ने उपमा रूपक, उपमयोपमा, सन्देह, य्रानन्त्रय य्रौर उत्येत्।वयव की उपमा के भेदों में गणना की है, जबिक भिट्ट ने इन य्रालङ्कारों को पृथक् पृथक् दिखलाया है। भिट्ट ने यमक कुछ विस्तार के साथ लिखा है. वह द्रग्डी के निरूपण से न्यून होने पर भी समता-स्चक है। जिस 'भाविक' य्रालङ्कारों को भाभह य्रौर द्रग्डी दोनों ने—'भाविकत्विमितिप्राहु: प्रवन्ध विपयं गुणम्' ऐसा कह कर प्रवन्ध का विषय वताया है, भिट्ट के काव्य में उसका १२ वें सर्ग के ८७ पद्यों में—प्रवन्त रूप में निद्दीन कराया गया है, तथापि भिट्ट के यालङ्कार-निद्दीन द्वारा यह स्पष्ट विदित होता है कि वह स्वतन्त्र प्रतिपादन है अर्थात् उसका विषय-क्रम, भामह य्रौर द्रग्डी दोनों ही से भिन्न प्रतीत होता है। यस्त्व।

भिंद श्रीर भामह इन दोनों में पूर्ववर्ती कौन है ? इस विषय में विद्वानों ने बहुत कुछ विवेचन किया है, किर भी वे इस विषय में कोई हढ़ मत स्थिर नहीं कर सके हैं। भामह के काव्यालङ्कार के—

"काव्यान्यपि यदीमानि व्याख्यागम्यानि शास्त्रवत' उत्सवस्सुधियामेव हन्त दुर्मेधसो हताः।" —कव्यालङ्कार परिच्छेद २।३०

इस क्षोक के साथ मिंट के रावणवध काव्य के—

"व्याख्यागम्यमिदं काव्यमुत्सवस्सुधियामल्म्' हता दुर्मेधसश्चास्मिन्वद्वस्प्रियचिकोर्षया।"

—भट्टिकाच्य सर्ग १२।३४

इस क्षोक में केवल रेखाङ्कित शब्द-साम्य ही नहीं, किन्तु ध्यान देने पर यह भी स्पष्ट विदित होता है कि इन दोनों क्षोकों में एक के द्वारा दूसरे की स्पष्ट रूप में त्यालोचना भी की गई है। विदित तो यह होता है कि भामह ने त्रपने प्रन्थ में जिस ब्याख्यागम्य (क्लिष्ट) काब्य की रचना को श्रनाहत माना है, भट्टि ने श्रपने

बन्थ में उस व्याख्यागम्थ काव्य के विषय में भामह के मत की अवहेलना करते हुए प्रन्थान्त में यह श्लोक लिखा है। किन्तु इसके विरुद्ध कुछ विद्वान् लेखकों का मत है कि भट्टि द्वारा अपनी अन्थ-रचना-शैली की पुष्टि में लिखे हुए इस मत से भामह सहमत न होकर भामह ने ही भट्टि की ब्रालोचना की है। इसीलिये भामह त्रौर भट्टि के पूर्वापर का विषय संदिग्ध माना जाता है। किन्तु हमारे विचार में तो भट्टि द्वारा भामह के मत की अवहेलना किया जाना ही संभव प्रतीत होता है। क्योंकि भामह ने यह श्लोक यमक ग्रीर प्रहेलिका ग्रलङ्कार दिखाकर ऐसे क्लिंग्र कान्य को ग्रानभीष्ट बताते हुए केवल साधारखतया ग्रापना मत प्रदर्शित किया है। किन्तु भट्टि ने जो भामह के 'उत्सवस्तुधियामेव' के स्थान पर 'उत्सवस्मुधियामलम्' लिखा है इसमें 'एव' केर थान पर भट्टि ने 'ग्रलम्' का प्रयोग किया है। भामह 'एव' के प्रयोग द्वारा व्याख्यागम्य काव्य को केवल विद्वानों के लिये त्रानन्द-प्रद त्रौर ग्रल्प-मतिवालों के लिये दुर्बोध बतला कर क्रिप्ट काव्य को ग्रानाहत मानता है। इसके विरुद्ध भट्टि कहता है कि-'विद्वतिप्र-यचिकीर्षया' मैंने अपना काव्य विद्वानों के लिये ही जानबूक कर व्याख्यागम्य (क्लिप्ट) बनाया है क्योंकि इस काष्य का विद्वानों को त्र्यानन्द-प्रद होना ही मेरे लिये 'त्रालम्' - पर्यात है - त्राल्पमित त्रापनी त्राज्ञता के कारण इस त्रानन्द से विञ्चत रहें तो रहें। ग्रतएव भट्टि द्वारा प्रयुक्त 'ग्रलम्' ग्रौर-'विद्वत्प्रियचिकीर्षयां वाक्य बलात् हमें भट्टि को भामह का परवर्ती मानने के लिये वाध्य करते हैं। ग्रस्त यह बात तो भिट्ट के ग्रन्थ से भी निश्चित होती है कि भिट्ट के पूर्व अलङ्कारों के लद्य लव्ण ग्रन्थ त्रवश्य भे त्रौर उन्हीं के त्रानुसार उसने त्रापने कान्य में ग्रलङ्कारों का समानेश किया है। ग्रीर यह भी प्रतीत होता है कि उस समय तक उन्हों लगभग ४० त्रालङ्कारों से त्राधिक त्रालङ्कारों का त्राविष्कार नहीं हुत्रा था, जो कि भामह त्रौर दएडी के समय तक मिलते हैं। त्रौर भरत के नाट्यशास्त्र में जब हम चार, त्र्यानिपुराण में लगभग १५ श्रौर भद्दि से भामह, द्राडी तक लगभग ४० त्रालङ्कारों का निरूपण देखते हैं तो यह विकास-कम का त्राधार भी इनके सम्बन्ध में समय के पूर्वापर कम का बोध कराता है।

#### भट्टि का समय

मद्रि'काव्य के-"काव्यमिदं विहितं मया वलभ्यां श्रीधरसेननरेन्द्रपालितायाम्। कीर्तिरतो भवतान् नृपस्य तस्य प्रेमकरः चितिपो यतः प्रजानाम्" ॥ इस क्रान्तिम पद से ज्ञात होता है कि यह ग्रन्थ वलमी के धरसेन राजा के समय में लिखा गया है। बलमी काठियावाड़ में है उसे अप्रव 'बल' कहते हैं। वहाँ थरसेन नाम के चार राजात्रां ने शासन किया है। उनमें किस धरसेन के राज्य-काल में भट्टि था यह निश्चित नहीं हो सका है। श्री बी० सी० मजूमदार भट्टि को मन्दसोर के सूर्य-मन्दिर के जिलालेख का लेखक बतलाते हैं, जो कि बत्सभट्टि के नाम से लिखित है। श्रौर कुछ विद्वान् भट्टि को वलभी के तीसरे धरसेन राजा का दानपात्र केप के पुत्र मिट्टमेट से ग्रामिन्न बतलाते हैं। डा० हलट्स ( Hultzsch ) ने इस कल्पना की भी खरेडन किया है । जो कुछ हो, वलमी के इन चारों धरसेन राजात्रों का समय लगभग सन् ५०० से ६५० ई० तक है, क्योंकि दूसरे धरसेन का शासन सम्बन्धी लेख २५२ वलभी संवत्सर (५७१ ई०) का है। ग्रीर इसके पिता ध्रुवसेन का दानपत्र बलभी सं० २०७ त्र्यर्थात् ५२६ ई० का। प्रथम धरसेन का समय संभवतः ५०० 🕏 का कहा जाता है। ग्रौर चौथे घरसेन का लेख वलभी सं० ३३० ( सन् ६४८ या ६४६ ई०) का है, त्रातएव भट्टि का समय सन् ५०० से ६५० ई० तक डेढ़ सौ वर्ष के मध्य में होना संभव है ।

भामह् और उसका काव्यालङ्कार

उपलब्ध काव्य-नियम ग्रन्थों में नाट्य-रास्त्र ग्रौर ग्राग्नपुराण के पश्चात् ग्रालङ्कार शास्त्र पर लिखने वाला ग्राचार्य भामह ग्रौर उसका काव्यालङ्कार ही प्रथम दृष्टिगत होता है।

१ देखो जरनल श्राव द रायल एशियाटिक सोसाइटो १९०४ पृ० ३९५-९७ श्रीर १८०९ पृ० ४३५।

२ इपी० इण्डिका पृ० १२।

#### भामह का परिचय

मामह के व्यक्तिगत परिचय के लिये उसके काव्यालङ्कार के— सुजनावगमाय भामहेन प्रथितं रिक्रलगोभिसूदनुनेदृम्'।

इस ग्रन्तिम पद्य के ग्रितिरिक्त ग्रन्थ कोई साधन प्राप्त नहीं है। ग्रीर इसके द्वारा इतना ही ज्ञात हो सकता है कि वह रिकलगोिन का पुत्र था। रिकल शब्द के प्रयोग द्वारा ग्रीर भामह ने ग्रन्थारम्भ के मङ्गलाचरण में 'सार्व' को प्रणाम किया है उसके द्वारा श्री एम० टी॰ नरिसंह हिंगर ग्रीर श्री के॰ जी॰ पाटक ग्रादि ने इसे बौद्ध कल्पना किया है । किंतु इस कल्पना का ग्रन्थ लेखकों ने खण्डन भी किया है श्रु खु । भामह बौद्ध था या ब्राह्मण, इसके लिये ग्रविक निवेचन निष्प्रयोजनीय है । यहाँ हमको इसके काव्यग्रन्थ श्रीर समय पर ही विचार करना ग्रावश्यक है । भामह काश्मीरी था यह तो सभी लेखक निर्विवाद स्वीकार करते हैं ।

#### भामह का यंथ

भामह का बहुत समय तक तो केवल ग्रन्य ग्रन्थों में नामोल्लेख ही दृष्टिगत होता था—इसका ग्रन्थ ग्रापाण्य था। किर इसका काव्यालङ्कार केवल 'प्रतापकद्र-यशोभूषण' के परिशिष्ट में मुद्रित हुग्रा था। हुई है कि ग्रव वह स्वतंत्र भी मूल मात्र काशो संस्कृत सीरीज में प्रकाशित हो गया है। यह ग्रन्थ छः परिच्छेरों में विभक्त हैं—

- १ प्रथम परिच्छेद में काव्य-प्रशंसा, काव्य-साधन, काव्य लच्चण, काव्य-भेद ग्रीर काव्य के दोषों का निरूपण है।
- २-३ परिच्छेरों में अनुपास से आशी तक ३८ अलङ्कार हैं, जिनमें संसृष्टि भी हैं। यदि लाटानुपास और प्रतिवस्तूपमा, जिनको भामह ने कमनः अनुपास

१ देखो जरनल त्राव द रायल एशियाटिक सोसाइटी १९०५ ए० ५३५, ५४५ और इण्डियन एंटिकायरी १९१२ ए० २३५।

२ देखो जरनल त्राव द रायल एशियाटिक सोसाइटी १९०८ ए० ५४३।

ग्रौर उपमा के भेदों में दिखाये हैं, पृथक गणना किये जायँ तो ४० त्रालङ्कारों का निरूपण है।

४-५-६ चौथे परिच्छेद में दश दोषों का, पाँचवें में शेष ग्यारहवें दोष न्याय विरोधी का, और छठे में शब्द-शुद्धि विषयक शिला का निरूपण हैं।

यह प्रन्थ लगभग ४०० क्षोंकों का एक छोटा प्रन्थ है, किन्तु इसका महत्व इसी से अनुमान किया जा सकता है कि भामह के परवर्ती उद्घट, अमनन्दवर्धना-चार्य, ऋभिनवगुप्ताचार्य और मम्मटाचार्य जैसे प्रायः सभी मुप्रसिद्ध महान् साहित्या-चार्यों ने अपने अपने अन्थ में इसके सिद्धान्तों को बड़े गौरव के साथ उद्भत किया है। भामह को थोड़े ही समय में उसके निकट के परवर्ती विद्वत्-समाज में कितनी बड़ी प्रतिष्ठा पात हो गई थी, जिसका महत्वपूर्ण प्रमाण यही है कि उद्धा-टाचार्य, जो काश्मीर के जयापीड़ राजा के विद्वत्परिषद के सभापति थे, और राजतरिङ्गिणी में कल्ह्ण के कथनानुसार जिनकी प्रति दिन की दिन्तिणा एक लंब दीनार ( मुवर्ण-मुद्रा ) नियत थी, उन्होंने भामह के काव्यालङ्कार पर 'भामह विव-रण्' नामक व्याख्या की हैं, जिसका उल्लेख उद्भटाचार्य के काव्यालङ्कारसार संग्रह नामक ग्रन्थ की लघुवृत्ति नामक व्याख्या में प्रतिहारेन्दुराज ने (पृ० १४ भण्डारकर संस्करण् ) किया है । त्रीर उद्भटाचार्य ने त्रापने काव्यालङ्कार सार-संग्रह में भामह के काव्यालङ्कार से बहुत कुछ सामग्री भी ली है, जैसा कि त्राग स्पष्ट किया जायगा । खेद है कि वह-भामह विवरण अप्राप्य है, यदि वह प्राप्त होता तो भामह ग्रौर उसके काव्यालङ्कार के विषय में बहुत कुछ नवीन परिचय प्राप्त ही सकता था। श्रस्तु।

ईसवी सन् के प्रारम्भ के बाद अलंकार-शास्त्र का लेखक मामह ही उपलब्ध होता है अतएव अलंकार सम्प्रदाय के प्रधानाचार्य के रूप में भामह ही हमारे सन्मुख आता है। तथापि हम भामह को अलंकार सम्प्रदाय का प्रवर्तक या प्रथम-लेखक नहीं कह सकते, क्योंकि काव्यालंकार के—

'रूपकादिरलङ्कारस्तथान्यैर्बहुधोदितः ॥'

'नाटकं द्विपदी शम्यारासकस्कन्धकादियत्। (9193) उक्तं तद्भिनेयार्थमुक्तोऽन्यैस्तस्य विम्तरः॥' ( 9128 ) 'कवेरिमप्रायकृतैः कथानैः कैश्चिदङ्किता।' ( 3120 ) 'वैद्रभमन्यद्श्तीति मन्यते सुधियोऽपरे।' (9139) 'अनुप्रासः सयमको रूपकं दीपकोपमे। इति वाचामलङ्काराः पञ्चैवास्यैरुदाहृताः ॥ ( 818 ) 'प्राम्यानुप्रासमन्यत्तं मन्यन्ते सुधियोऽपरे।' ( २1६ ) 'लाटीयमप्यनुप्रासमिहेच्छन्त्यपरे यथा। ( २१५ ) 'प्रहेलिका सा हा दिता रामशर्माच्युतोत्तरे।' ( २199) 'यदुक्तं त्रिप्रकारत्वं तस्याः कैश्चिन्महात्मभिः।' ( २१३७ ) 'त एत उपमादोषाः सप्त मेधाविनोदिताः।' ( 3180 ) 'हष्टं वा सर्वसारूप्यं राजमित्रे यथोदितम्।' 'त्राचेपोऽर्थान्तरन्यासी व्यतिरेको विभावना ।

समासातिशयोक्ती च षडलङ्कृतयोऽपराः।'
(२।६६)
'संख्यानमिति मेधाविनोत्प्रज्ञाभिहिता कचित्।'
(२।८८)
'स्वभावोक्तिरलङ्कार इति केचित्प्रचज्ञते।'
(२।९३)

इन अवतरणों से स्पष्ट है कि भामह ने स्वयं अपने पूर्ववर्ती अनेक साहित्य के लेखकों का उल्लेख किया है। इसके द्वारा यह भी सिद्ध होता है कि जिन ग्राचायों ने विभिन्न काल में जितने जितने ग्रालंकार ग्रापने ग्रापने ग्रापने ग्रापने पदर्शित किये थे, उसी के अनुसार भामह ने पृथक् पृथक् वर्ग में नियत अलंकारों का समावेश करके उनको दिखाये हैं। जैसे उसने 'त्रानुपासः सयमको' इत्यादि (२।४) कह कर प्रथम वर्ग में अनुप्रास, यमक, रूपक, दीपक और उपमा यही पाँच ग्रलंकार दिखलाये हैं--'पञ्चैवान्यैरुदाहृताः' (२।४) इस वाझ्य के 'पञ्चैव' पद से स्पष्ट है कि जिसके मत से ये पाँच ऋलङ्कार दिखलाये हैं, उस त्राचार्य ने केवल यही पाँच त्रालंकार निरूपण किये थे। इसके द्वारा यह भी प्रतीत होता है कि प्रारम्भिक काल में भरतमुनि ने नाट्य-शास्त्र में जो चार अलंकार - उपमा, दीपक, रूपक और यम विदेये हैं, उसी मत के अनुसार किसी त्रज्ञात त्राचार्य के ग्रन्थ के त्राधार पर संभवतः भामह ने प्रथम वर्ग में इन पाँचों का समावेश किया है। नाट्य-शास्त्र में उल्लिखित चारों में यमक के साथ अनुपास और लगा दिया गया है जो कि यमक का सजातीय है, भामह ने भी 'श्रनुपासः समयकों' ऐसा कह कर इनका सजातीय होना सूचन किया है। फिर २।६६ में त्राचेपादि छः त्रलङ्कार किसी दूसरे त्राचार्य द्वारा निरूपित एक वर्ग में रखे गये हैं। इसी प्रकार राष्ट्र, ८७ में भामह अन्य किसी आचार्य के निरूपित सूद्म, लेश और वार्ता अलंकारों का खरडन करता है। केवल अलंकारों के विषय में ही नहीं, 'रीति' प्रकरण में भी अपने पूर्ववर्ती किसी ब्राचार्य की मानी हुई वैदर्भी रीति की भी वह (१।३५ में ) श्रालोचना करता है। श्रलंकारों के दोषों के विषय में भी मेधावी (२।४०), राजिमित्र (२।४५), शाखवर्द्धन (२।४७) श्रीर रामधर्मा का (२।५८); तथैव गुए प्रकरण में 'सुमेधसः' (२।१) केचित् (२।२) का उल्लेख है। इसके बाद—

'<mark>अत्रापि बहुवक्तव्यं जायते तत्तु नोचितम्।</mark> गुरुभिः किं विवादेन यथा प्रकृतमुच्यते॥'

-810

इस पद्य में 'गुरुभिः' एक महत्व-सूचक प्रयोग हैं। इसके द्वारा विदित होता है कि भामह एक ऐसे आचार्य की आलोचना भी करता है, जिसे वह अपना पूज्य मानता था। निष्कर्ष यह है कि काव्यालंकार द्वारा स्पष्ट ज्ञात होता है कि भामह के प्रथम काव्य के अलंकार, रीति, गुण और दोष आदि साहित्य के सभी अङ्गों पर महत्वपूर्ण ग्रन्थ लिखे गये थे। इसकी पुष्टि भामह के—

'इति निगदितास्तास्ता वाचामलङ्कतयो मया। बहुविधकृतीर्दृष्ट्वाऽन्येषां स्वयं परितक्ये च'॥

—पा६९

इस पद्य से भी होती हैं। वे ग्रन्थ यद्यपि इस समय अनुपलब्ध हैं, किन्तु उनका महत्व इसी से प्रकट है कि भामह जैसे उद्भट विद्वान् ने उनमें किसी के मत को मान्य किया है और किसी की आलोचना की है। इस पद्य द्वारा यह भी प्रतीत होता है कि भामह ने अपने पूर्ववर्ती आचार्यों का केवल अनुसरण मात्र ही नहीं किया है, किन्तु संभवतः कुछ अलङ्कारों का नवाविष्कार भी किया है।

. भामह ने काव्यालंकार के सिवा कोई अन्य ग्रन्थ लिखे या नहीं यह भी संदिग्ध है। यद्यपि अभिज्ञानशाकुन्तल को अर्थद्योतनिका नामक टीका में राघव भट्ट ने दो स्थलों पर भामह के नाम से दो पद्य उद्भृत किये हैं, किन्तु वे काव्या-लङ्कार में नहीं मिलते। इत्तरत्नाकर की टीका में नारायण भट्ट ने भी 'तदुक्तं भामहेन' कहकर उद्धरण दिये हैं। और वरस्चि की सूत्र-बद्ध व्याकरण की टीका

प्राक्कतप्रकाश में भी भामह के नाम से उद्धरण हैं। डा॰ पिटरसन श्रीर मि॰ पिशल भामह नाम के दो लेखक बतलाते हैं। संभव हैं राघव भट्ट ख्रादि द्वारा उल्लिखित भामह, काञ्यालङ्कार के प्रणेता भामह से भिन्न हो। ख्रस्तु।

#### भामह का समय

भामह के काल-निर्ण्य पर साहित्यिक लेखकों में बड़ा प्रवल ग्रान्दोलन हो रहा हैं। पर खेद हैं कि ग्रद्धापि निश्चयात्मक कोई भी मत स्थिर नहीं हो सका है। प्रथम हम भामह की ग्रन्तिम सीमा पर कुछ विचार प्रकट करते हैं—

### भामह और उद्भट

उद्भट श्राचार्य ने भामह के काव्यालङ्कार पर भामह विवरण नामक व्याख्या ही नहीं कि है किन्तु श्रपने काव्यालङ्कारसारसंग्रह में श्राच्नेप, विभावना श्रातिशयोक्ति, यथासंख्य, उत्येचा, रसवत, पर्यायोक्त, श्रपहुति, विरोध, श्रप्रस्तुतप्रशंसा, सहोक्ति, सन्देह, श्रौर भाविक इन श्रलङ्कारों की जो परिभाषाएँ दी हैं, वे प्रायः श्रच्रशः भामह के काव्यालङ्कार से ली हैं—कहीं कहीं ही दो-चार श्रच्रों का परिवर्तन किया है। श्रतएव उद्घट से, जो काश्मीर के राजा जयापीड की विद्वत्सभा का सभापति था श्रौर जिसका समय संभवतः सन् ८०० ई० के पूर्व है, भामह का पूर्ववर्ती होना निर्विवाद है।

### भामहा ऋौर वामन

काव्यालंकार सूत्र ग्रन्थ का प्रगोता वामन भी संभवतः भामह से परिचित था। क्योंकि भामह ने उपमा की परिभाषा—

> 'विरुद्धेनोपमानेन देशकालक्रियादिभिः उपमेयस्य यत्साम्यं गुरालेशेन सोपमा'॥

> > -का० लं० २।३०

१ देखो सुभाषितावलो पृ० ७९।

२ देखो पिशल का रुद्धट पृ० ६ F I

यह दी है। वामन का-

### 'उपमानेनोपमेयस्य गुणलेशतः साम्यमुपमा'।

—का० लं० सू० ४।२।१

यह सूत्र मामह के उपर्युक्त पद्म के उत्तरार्द्ध के सर्वथा समान है। फिर भामह के—'मदो जनयित प्रीतिं सानङ्गं मानसंगुरम्' ('२।२७) इस पद्मार्द्ध के एक भाग 'मानमंगुरम्' के विषय में वामन ने ५।२।३८ के सूत्र की दृत्ति में लिखा है—''मातङ्गं मानमंगुरम्। इत्यादयो प्रयोगा दृश्यन्ते"। किन्तु इसके द्वारा भामह के समय-निर्णय पर उद्घट की द्यपेचा अधिक प्रकाश नहीं पड़ सकता, क्योंकि वामन का समय भी लगभग उद्घट के समकालीन है।

भामह और दराडी

भामह श्रौर दर्णडी इन दोनों में कौन पूर्ववर्ती है १ इस विषय में बड़ा मतभेद हैं। श्री नृसिंहाचार्य श्रायंगर—जो भामह के कान्यालंकार की हस्तिलिखित प्रति को प्रथम उपलब्ध करने के यशोभागी हैं, दर्णडी को भामह का पूर्ववर्ती बताते हैं। किन्तु प्रो० पाठक , एस० के० दे 3, मि० जेकोबी तथा श्री त्रिवेदी श्रादि भामह को दर्णडी का पूर्ववर्ती बताते हैं। यद्यपि श्री पाठक भी पहिले , श्री नृसिंहाचार्य से सहमत थे, पर उन्होंने पीछे श्रपना मत परिवर्तन कर दिया है। श्रौर श्री पी० वी० कार्णे संदिग्ध रूप में दंडी को पूर्ववर्ती मानते हैं। यद्यपि दर्णडी का समय भी निर्णीत नहीं है, किन्तु यह प्रश्न यहाँ इसलिये उपस्थित

१ देखो जरनल श्राफ द रायल एशियाटिक सोसाइटी सन् १९०५ पृ० ५३५।

२ देखो जनरत बांबे ब्रांच रायत एशियाटिक सोसाइटी पुस्तक २३ ए० १९ ब्रोर इंडियन ए टिकायरी सन् १९१२ ए० २३६।

३ देखो दे बाबू लिखित संस्कृत साहित्य का इतिहास पृ० ६९।

४ देखों श्री काणे के साहित्यदर्पण की श्रंग्रेजी भूमिका, द्वितीय संस्करण ए० २६-४०।

#### संस्कृत साहित्य का इतिहास

होता है कि नामह और दर्गडी की बहुत सी कारिकाओं में अन्तरशः साम्य है। जैसे-

दगडी भामह १ 'सर्गबन्धो महाकाव्यं'। 2198 3138 २ 'मंत्रदूतप्रयाणाजिनायकाभ्युद्यैश्च यत्'। १।२० १।१७ 'भ्युद्येरपि' ३ 'कन्याहरणसंप्रामविप्रलंभोद्यान्विताः'। १।२७ १।२९ 'द्याद्यः'। ४ 'ग्रद्य या मम गोविन्द् जाता त्वयि गृहामते। कालेनेपा भवेत् प्रीति-स्तवैवागमनात्पुनः'॥ रार्७इ 314

(यह पद्म दोनों ने ही 'मेय' खलङ्कार के उदाहरण में रक्खा है )

५ 'माविकत्विमिति ब्राहुः प्रबन्धविषयंगुणम्'। ३।५३ २।३६७ 'तद्वाविक'

६ त्रपार्थं व्यर्थमेकार्थं ससंशयमपक्रमम् शब्दहीनं यतिभ्रष्टं भिन्नवृत्तं विसंधि च'॥

४।१ ३।१२५ 'विसंधिकं'

७ 'समुदायार्थं शूर्यंयत्तद्पार्थं कमिष्यते' शद ३।१२८ 'मिनोष्यते' द 'गतोऽस्तमकों भातीन्दुर्यान्ति

वासाय पत्तिगाः'। शान्त

९ 'त्राचेपोऽर्थान्तरन्यासो व्यतिरेको विभावना

रादद राष्ट

रार४४

इन अवतर्णों में समानता होने के कारण यह धारणा होना स्वाभाविक है कि इन दोनों में एक ने दूसरे के ये वाक्य लिये हैं। इनमें तीसरी संख्या के अवतरण को भामह नै (१।२३ से १।२७ तक) कथा और आख्यायिका को भिन्न भिन्न बतलाते हुए कहा है। पर दएडी कथा और आख्यायिका को एक ही वताता है \_

### 'तत्कथाख्यायिकेत्येका जातिः संज्ञा द्वयान्विता। अत्रैवान्तर्भविष्यन्ति शेषाश्चाख्यानजातयः'॥ —कान्यादर्शे १।२८-२९

इस पर कुछ विद्वानों का मत है कि यह दण्डी द्वारा भामह की आलोचना है। यद्यपि इस में मत भेद है, किन्तु हमारे विचार में यही एक क्यों अन्य आधारों से भी इस विषय में सहायता मिलती है, जिनपर संभवतः अन्य विद्वानों ने अधिक विवेचन नहीं किया है। जैसे भामह के प्रन्थ में जितने अलंकार निरूपित हैं, वे पृथक् पृथक् वगों में विभक्त हैं। और वह विभाग किसी दार्शनिक सिद्धान्त के आधार पर अथवा अलङ्कारों के सजातीय चमत्कार पर नहीं किया गया है—जैसा कि भामह के परवर्ती छ्दट ने औपम्य, वास्तव, विरोध और स्वभाव इन चार वगों में किया है। किन्तु भामह ने संभवतः अपने पूर्ववर्ती आचार्यों में जिनका कि उसने प्रायः स्पष्ट नामोल्लेख नहीं किया है, जिस जिस आचार्य ने विभिन्न समय में जितनी संख्या के अलंकारों का निरूपण किया था उन्हें एक एक वर्ग में पृथक् पृथक् रक्ता है। किन्तु दण्डी ने जितने अलंकारों का निरूपण किया है, उनका नामोल्लेख द्वितीय परिच्छेद के प्रारम्भ में एक ही साथ करते हुए कह दिया है कि—

'किन्तु वीजविकल्पानां पूर्वाचायेंः प्रदर्शितम्। तदेव प्रतिसंस्कर्तुमयमस्मत् परिश्रमः'।।

-का० द० २।२

इसमें यद्यपि दर्ग ने मां 'पूर्वाचायें:' के प्रयोग द्वारा अनेक आचायों द्वारा अलंकारों का निरूपण किया जाना बताया है, किन्तु इन दोनों की लेखन शैली के कम द्वारा हम कम से कम यह अनुमान कर सकते हैं कि भामह ने जो जो अलंकार दिखाये हैं, वे उसके समय में अनेक अन्थों में पृथक् पृथक् बिखरे हुए थे, उनको उसने एकत्र लिखकर प्रत्येक आचार्य के निरूपित अलंकारों का पृथक्-पृथक् वर्ग में समावेश किया है जैसा कि पहिले दिखाया गया है। और उसने उनको

ग्रिधिक परिष्कृत न करके या विस्तृत रूप में न दिखाकर उसी रूप में वताया है। ग्रातएव यह बात भामह की प्राचीनता की परिचायक है। किन्तु द्राडी के ग्रन्थ में ग्रालंकारों का परिष्कार एवं भेद ग्रौर उपभेदों द्वारा उनका विस्तार किया जाना प्रत्यन्त दृष्टि गत होता है, जैसा कि उसने स्वयं उपर्युक्त कारिका में कहा है। इसके ग्रातिरिक्त भामह ग्रपने पूर्ववर्ती किसी ग्राचार्य के निरूपित हेत, सूदम ग्रौर लेश ग्रालंकारों की ग्रालोचना करता हुग्रा, यह कहता है कि—

'गतोस्तमको भातीन्दुर्यान्ति वासाय पित्रणः। इत्वेवमादि किं काव्यं वार्तामेनां प्रचत्तते'॥

—भा० का० लं० २।८७

ग्रौर दण्डी का-

'गतोस्तमको भातीन्दुर्यान्ति वासाय पित्रणः। इतीद्मपि साध्वेवं कालावस्थानिवेदने'॥

-का० द० २।२४४

इस पद्य के तरार्द्ध में यह कहना कि—'इस प्रकार काल, ग्रवस्था के सूचन में ऐसा वर्णन भी उचित ही हैं'। संभवतः यह सूचन करता है कि भामह ने जिस 'हेतु' को न मानकर इस उदाहरण पर ग्राच्णेप किया है, दराडी ने उसी हेतु ग्रालंकार का वही उदाहरण दिखाकर भामह के ग्राच्णेप का समाधान किया है। यदि ऐसा न माना जाय तो प्रश्न होता है कि दराडी ने ग्रन्थ किसी भी ग्रालङ्कार के उदाहरण के विषय में ऐसा समाधान नहीं किया, किर इसी के विषय में वही उदाहरण दिखलाकर समाधान करने की उसे क्या ग्रावश्यकता थी ? ग्रीर देखिये, भामह 'वैदर्भी' ग्रीर 'ग्रीड़ी' रीति (या मार्ग) में कुछ भिन्नता स्वीकार नहीं करता, यही नहीं, उसने इन दोनों में भिन्नता मानने वालों पर बड़ा तीव ग्राच्लेप भी किया है—

'गौडीयमिदमेरातु वैदर्भमिति किं पृथक्। गतानुगतिकन्यायात्रानाख्येयममेधसाम्'।।

—भामह का० लं० १।३२

किन्तु द्राडी इसके विरुद्ध कहता है कि परस्पर में श्रल्प भेर रखनेवाले तो काव्य-मार्ग श्रानेक हैं पर वैदर्भी श्रीर गौड़ी ये दो मार्ग ऐसे हैं जिनमें स्पष्ट भिन्नता है—

'ऋस्यनेको गिरां मार्गः सूद्दमभेदः परस्परम्। तत्र वैदर्भगौडीयौ वर्ण्येते प्रस्कृटान्तरौ'॥

-का० द० १।४०

फिर दएडी ने अपने इस मत को उदाहरण दिखलाकर भी स्पष्ट किया है। वह संभवतः भामह की आलोचना है। यदि ऐसा न माना जाय तो दएडी को इस विषय पर इतना अधिक लिखने की आवश्यकता ही क्या थी ? यद्यपि यह कल्पना मात्र है, पर महत्वपूर्ण अवश्य है।

अन्य विद्वानों ने भामह और दण्डी के विषय में और भी बहुत सी बातों पर अपने अपने मत की पृष्टि के लिये युक्तियाँ देकर विस्तृत विवेचन किया है। वह विद्वत्तापूर्ण होने पर भी असंदिग्ध नहीं—उनके द्वारा कोई विश्वसनीय निष्कर्ष नहीं निकल सकता, अतएव उनपर अधिक लिखकर विस्तार करना अनावश्यक है। संदोप में यही कह सकते हैं कि संभवतः भामह के ग्रन्थ से दण्डी परिचित था और उसकी वह अवहेलना न कर सका। इस मत से दण्डी के प्रायः सभी टीकाकार—जरुण वाचस्पति हैं। हरिनाथ न वादि जंवाल आदि सहमत हैं। अतएव दण्डी से भामह को पूर्ववर्ता मानना ही अधिकां में उचित प्रतीत होता है।

भामह त्रीर वारा। ध्वन्यालोक के चतुर्थ परिच्छेद में एक कारिका है—

१ देखो काव्यादर्श पर तरुणवाचस्पति की टीका ६१, २३, २४, २९, और २।२३५,२३७,३५८ एवं ४।४।

२ देखो काव्या इश पर हरिनाध की टीका १।७५

३ देखो काव्यादर्श पर वादि जंघाल की टीका ११२१,५२।

'दृष्टपूर्वा ह्यपिह्यर्थाः काव्ये रसपरित्रहातः। सर्वे नवा इवा भान्ति मधुमास इव दुमाः॥

—ध्वन्या० ४।४, पृ० २३६

इसकी वृत्ति में स्पष्टता करते करते हुए बहुत उदाहरण दिये गये हैं, जिनमें एक यह भी हैं—

> 'यथा-धरणीधारणायाधुना त्वं शेषः' इत्यादौ शेषो हिमगिरिस्त्वं च महान्तो गुरवः स्थिराः । यद्लंघितमर्यादाश्चलन्तीं विभ्रते भुवम् ॥ इत्यादिषु मत्स्वपि तस्यैवार्थशब्दशक्त्युद्भवानु-रणनरूपव्यङ्गन्यसमाश्रयेण नवत्वम्'।

—ध्वन्यालोक पृ० २३६

इस अवतरण में—'शेषो हिमगिरि' इत्यादि पद्य भामह के काव्यालङ्कार (३।२८) में तुल्ययोगिता अलंकार के उदाहरण में दिया गया है। और इसकें ऊपर वाला—'धरणीधारणा' इत्यादि, वाण के श्री हर्षचरित में है। ध्वन्यालोक के मतानुसार भामह के अर्थ को वाण ने प्रकारान्तर से कहा है। अतएव श्री आनन्दवर्धनाचार्य के इन वाक्यों द्वारा भामह का वाण से पूर्व होना निस्सन्देह सिद्ध होता है। महाकवि वाण का समय श्री हर्षवर्धन के राज्य काल में सप्तम शताब्दी है, इसके द्वारा भामह का समय ईसवी की सप्तम शताब्दी के पूर्व सिद्ध होता है। इसके अतिरिक्त भष्टि के प्रकरण में पूर्वोक्षित्वित भामह के 'काव्यान्यापि यदीमानि''—(काव्यालंकार २।२०) इस पद्य के आधार पर की गई विवेचना से भी, जो कि हमारे विचार में सारगर्भित है, भामह का समय लगभग छठी शताब्दी के बाद का कदापि संभव नहीं प्रतीत होता।

### न्यासकार ऋौर भामह

भामह की पूर्व सीमा के विषय में 'शिष्टप्रयोगमात्रेण न्यासकारमतेन वा' (६।३६) इस पद्य में न्यासकार का उल्लेख होने से श्री के० बी० पाठक 'न्यास कार' का प्रयोग जिनेन्द्र बुद्धि के लिये किया गया बतलाते हैं, जिनका समय सन् ७०० ई० कहा जाता है। किन्तु श्री त्रिवेदी इस मत से सहमत नहीं क्योंकि न्यासकार केवल जिनेन्द्र बुद्धि ही नहीं कहा जा सकता, जब कि माधवाचार्य ने धातुवृत्ति में त्तेमेन्द्र न्यास, न्यासोद्योत, वोधिन्यास और शाकटायन न्यास आदि अनेक न्यासकारों का उल्लेख किया है। महाकिव वाण ने भी—जो निर्विवाद न्यासकार जिनेन्द्र बुद्धि से पूर्ववर्ती था, हर्षचिरत में कितगुरुपदन्यास इस बाक्य में न्यास का उल्लेख किया है। अतएव श्री पाठक की यह कल्पना नितान्त अना-धार है। इस विषय में अन्य विद्वानों द्वारा अधिक विवेचना की गई है, पर उसके द्वारा यहाँ कुछ सन्तोषप्रद सहायता नहीं मिल सकती।

भामह त्रौर धर्मकीर्ति

भामह के काव्यालंकार में न्याय विषयक विवेचना में किसी ऋंश में धर्मकीति के साथ समानता प्रतीत होती है। भामह ने ऋनुमान की परिभाषा—

'त्रिरूपालिङ्गतो ज्ञानमनुमानं च केचन। तद्विदो नान्तरीयार्थदर्शनं चापरं विदुः'॥ —भा० का० लं० पा११

यही दी है। डा० जेकोबी का मत है कि "धर्मकीर्ति ने 'न्यायिवन्दु' में अनुमान की जो—'अनुमानं द्विधा स्वार्थं परार्थं च। तत्र स्वार्थं त्रिरूपलिङ्गात् यदनुमेये ज्ञानं तदनुमानम्'। यह स्पष्टता की है, इसीपर भामह की उपर्युक्त परिभाषा अवलाम्बत है।" किन्तु इसके द्वारा यह सिद्ध नहीं हो सकता कि भामह ने यह धर्मकीर्ति से ली है, क्योंकि भामह की कारिका का उत्तरार्ध न्यायवार्तिक की टीका में वाचस्पति मिश्र ने दिङ्नाग के नाम से उद्धृत किया है। यही नहीं, भामह तथा दिङ्नाग के पूर्ववर्ती न्यायाचार्यों ने भी अनुमान के विषय में इसी प्रकार लिखा है। दूसरी समानता भामह के 'दूषणं न्यूनताद्युक्ति' (का० ल० प्रारू ) इस वाक्य के धर्मकीर्ति के 'दूषणानि न्यूनताद्युक्ति' (न्यायिवन्दु पृ० १३२) इस

१ देखो इंडियन एंटिकायरी सन् १९१३ ए० २६१

वाक्य में हैं। श्रौर तीसरी समानता भामह के—'जातयो दूषणाभासाः' (का० लं० ५१२६) इस वाक्य से धर्मकीर्ति के—'दूषणाभासान्तु जातयः' (न्याय वि० पृ० १३३) इस वाक्य के साथ है। किन्तु प्रश्न यहाँ यह है कि क्या धर्मकीर्ति के दिये हुए ये लच्च उसके मौलिक (नवीन) हैं, जब कि दूषण श्रौर जाति दोनों ही विषयों से उसके पूर्वाचार्य भी परिचित थे। न्याय-प्रवेश में भी ऐसे ही लच्च हैं। श्रतएव इन समानताश्रों से यह सिद्ध नहीं हो सकता कि मामह ने धर्मकीर्ति से ही न्याय विषयक ये लच्चण लिये हैं। श्री काणे का मत है कि संभवतः भामह ने यह विषय दिङ्नाग से लिया है। दिङ्नाग का समय डा० सतीशचन्द्र के मत से सन् ५०० ई० के लगभग है । यदि यह कल्पना ठीक हो तो मामह का समय सन् ५०० ई० के बाद का हो सकता है।

मामह और महाकवि भास, कालिदास तथा मेधावि आदि
भामह ने अपने पूर्ववर्ती काव्य-शास्त्र के आचार्यों में कुळ का स्पष्ट नामोल्लेख
और कुळ का अस्पष्टतया उल्लेख किया है। उनमें व्याकरणाचार्य श्री पाणिनि
का नामोल्लेख भी स्पष्ट किया है—'श्रद्धेयं जगित मतं हि पाणिनीयम्' (६।६३)
और संभवतः भरतमुनि के विषय में (१।२४) और महिष पत्रज्ञिल के विषय
में (६।२१) भी उल्लेख है। गुणाब्य, भास और कालिदास का यद्यपि भामह
ने स्पष्ट नामोल्लेख नहीं किया है, पर उनकी कृति पर तो भामह ने प्रत्यच् आलोचना की है। भास की स्वप्रवासवदत्ता की भूमिका में पं० गणपित शास्त्री ने भामह को भास का परवर्ती और कालिदास तथा बृहत्कथाकार गुणाब्य का पूर्ववर्ती कल्पना किया है। किन्तु यह कल्पना भ्रमात्मक है। भामह ने न्याय-विरोधी दोष प्रकरण में (४।३६-४७) वत्सराज की कथा पर आलोचना की है। यह कथा भास के 'प्रतिज्ञायौगन्धरायण' नाटक और गुणाब्य की

१ देखो विद्यामूषण की हिस्ट्री ग्राफ इंडियन लाजिक ए० २९८।

२ देखो भंडारकर <sup>com.</sup> जिल्द १ पृ० १६३

बृहत्कथा दोनों में है। किन्तु भास ने यह प्रकरण जिस दङ्ग से लिखा है, उसके साथ भामह के ग्राच्चेप का सम्बन्ध प्रतीत नहीं हो सकता। क्योंकि भामह ने जो ग्राच्चेप किये हैं उनका परिहार भास के वर्णन में स्पष्ट दृष्टिगत होता है ग्रातः वह ग्राच्चेप गुणाब्य के सम्बन्ध में ही लागू हो सकता है। फिर भामह ने—

'अयुक्तिमद्यथा दूता जलभून्मारुगदयः।' तथा भ्रमग्हारीतचक्रवाकशुकादयः॥ अवाचोऽत्यक्तवाचरच दूरदेशविचारिणः। कथं दौत्यं प्रपद्यरित्रिति युक्त्या न युज्यते॥ यदि चोत्कण्ठया तत्तदुन्मत्त इव भाषते। तथा भवतु भूम्नेदं सुमेधोभिः प्रयुज्यते॥ —भा० का०लं० १।४२-४३-४४

इसमें प्रथम के दो पद्यों में मेच, पवन, श्रमरादि पित्यों की दूतकल्पना पर स्त्राचिप किया गया है। पं गण्पित हास्त्री कहते हैं कि इसमें केवल युक्तयुक्ता पर विचार किया गया है—कालिदास के मेचदूत से भामह परिचित न था। किन्तु यह किस प्रकार संभव है—जबिक कालिदास द्वारा मेघ की कल्पना में— 'इत्यौत्सुक्यादपरिगण्यन् गुद्धकस्तं ययाचे' श्रौर 'कामार्ता हि प्रकृतिकृपणाचेतना चेतनेषु' इत्यादि जो कारण मेघ की दूत-कल्पना में बताये गये हैं, भामह ने उन्हीं 'यदि चोत्कण्ठया' श्रौर 'तदुन्मक्त' इत्यादि शब्दों से ऊपर के श्रवतरण के तीसरे पद्य में इस दोष की उपेत्ता की है। इससे स्पष्ट है कि मेघ की दूत-कल्पना में जो कालिदास ने 'उत्कण्ठा' श्रादि कारण बतलाये हैं, वे भामह को उचित प्रतीत हुए, इसीसे उसने केवल 'सुमेघोभिः प्रयुज्यते' यही कह कर समाधान कर दिया है। काव्यालंकार की भूमिका में श्री बहुकनाथ एम० ए० श्रौर श्री बलदेव उपा- है। काव्यालंकार की भूमिका में श्री बहुकनाथ एम० ए० श्रौर श्री बलदेव उपा- है। काव्यालंकार की भूमिका में श्री बहुकनाथ एम० ए० श्रौर श्री बलदेव उपा- है। काव्यालंकार की भूमिका में श्री क्रकनाथ एम० ए० श्रौर श्री वलदेव उपा- है। काव्यालंकार की भूमिका में श्री क्रकनाथ एम० ए० श्रौर श्री वलदेव उपा- है। काव्यालंकार की भूमिका में श्री क्रकनाथ एम० ए० श्रौर श्री वलदेव उपा- है। क्रा एम० ए० ने कालिदास श्रौर भामह के सम्बन्ध में इसी प्रसंग के विषय में

१ पाठान्तर-जलभूनमारुतेन्द्वः ।

यह तर्क किया है कि 'भामह ने कालिदास का अनुसरण किया तो इस एक ही प्रसंग में क्यों, अन्य किसी विषय में क्यों नहीं ?'। किन्तु इस तर्क का प्रथम तो इस प्रसंग में कुछ प्रभाव ही नहीं हो सकता, जबकि भामह न्यायविरोधी दोषों के विषय पर अपणे पूर्ववर्ती आचायों की काव्य-कृति पर आलोचना कर रहा है, संभव है भामह की दृष्टि में कालिदास के वर्णित अन्य प्रसंगों में उसे कुछ आलोचनीय प्रतीत न हुआ हो, इस तर्क का यही उत्तर पर्यात है। इसके अतिरिक्त भामह के अन्थ में कालिदास के अन्थों की छाया और भी अनेक स्थलों पर प्रत्यव् देखी जाती है—

#### भामह

'मार्जन्त्यधररागं ते पतन्तो वाष्प-विन्दवः'। (६।३१) 'जानुद्दन्ती सरिझारो नितम्बद्धय-संसरः' (६।५५) 'त्रयं मन्द्बुतिभीस्वा-नस्तं प्रतियियासित । उद्यं पतनायेति श्रीमतोबोधयन्नरान्'॥

-3138

कालिदास 'हृतोष्टरागैर्नयनोद्दिवन्दवः' विक्रमो० ख० ४

'नारो नितम्बद्धयसवभूव'। 'यात्येकतोऽस्तशिखरंपति-रोपधीनामाविष्कृतोरुगपुर-स्तर-एकतोऽर्कः तेजोद्धयस्य युगपद् व्यस-नोद्याभ्यां लोको नियम्यत इवात्मदशान्तरेषु ॥ —शाकु० श्रङ्क ४।२

इस विषय की अधिक स्पष्टता हमने अपने हिन्दी मेघदूत-विमर्श की भूमिका (पृ० ७५-८०) में की है। अतएव स्पष्ट है कि भामह, कालिदास का परवर्ती है। और संभवतः भामह की पूर्व सीमा कालिदास के समय पर ही निर्भर हो सकती है। किन्तु कालिदास का समय भी अत्यन्त जिटले और संदिग्ध है। इस विषय में विद्वान् लेखक दो श्रेणी में विभक्त हैं। एक श्रेणी के विद्वान् इनको

ईसवी सन् के पश्चात् गुप्त राज्य-काल में वतलाते हैं, श्रौर दूसरी श्रेणी के ईसवी सन् के पूर्व वतलाते हैं। हमने भी इसपर यथासाध्य विचार श्रपने हिन्दी मेघ-दूत-विमर्श की भूमिका में पदर्शित किये हैं। हमारे विचार में संभवतः महाकवि कालिदास, पुष्यमित्र के पुत्र अमिमित्र के समकालीन हैं। कालिदास ने माल-विकामिमित्र नाटक ग्रामित्र ग्रीर उसकी प्रियतमा मालविका के नाम से लिखा है। ग्रामिमित्र का समय ईसवी सन् के पूर्व दूसरी शताब्दी कहा जाता है। यदि यह कल्पना ठीक मानी जाय तो भामह की पूर्व सीमा भी एकांग्र में संभवतः उसके बाद हो सकती है। ख्रौर भामह की उत्तर सीमा छठी शताब्दी के लगभग है, जैसा कि ऊपर कहा गया है। बस इससे अधिक मामह के समय के विषय में कुछ नहीं कहा जा सकता।

# दण्डी और उसका काव्यादर्श

''जाते जगित वाल्मीको कविरित्यभिधाभवत्। कवी इति ततो व्यासे कवयस्विय दिएडिनि ॥"

साहित्य के उपलब्ध प्राचीन लज्ञ्ण-ग्रन्थों में भामह के बाद दराडी का काव्यादर्श ही मिलता है । काव्यादर्श में तीन परिच्छेद हैं ।

(१) प्रथम परिच्छेद में काव्य-परिभाषा, काव्य-भेद, महाकाव्यलव्हण, गद्य के प्रमेद, कथा, त्राख्यायिका, मिश्र-काव्य, भाषाप्रमेद, वैदर्भ त्रादि मार्ग, ग्रनुपास, गुण ग्रौर काव्य-हेतु का विवेचन है।

(२) द्वितीय परिच्छेद में ३५ स्त्रर्थालङ्कार (संसृष्टि सहित) निरूपण किये

गये हैं।

(३) तृतीय परिच्छेद में यमक, गोमूत्रादि चित्रबंध काव्य, प्रहेलिका श्रौर दश दोषों का निरूपण है।

जिस प्रकार उद्घट, त्र्यानन्दवर्धनाचार्य त्र्यौर मम्मट जैसे लब्धप्रतिष्ठ सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों ने भामह का नाम ऋौर उसका मत गौरव के साथ उल्लेख किया है,

ताहरा उल्लेख यद्यपि दण्डी के विषय में दृष्टिगत नहीं होता है, पर उसका यह कारण नहीं कि दण्डी के ग्रन्थ का महत्व भामह के सम-कल् नहीं। यदि तुलनात्मक दृष्टि से विचार किया जाय तो भामह का न्यायदोषप्रकरण यदि दण्डी से अधिक महत्वपूर्ण है, तो दण्डी की ग्रलङ्कार, रीति, ग्रौर गुणों के विवेचन की मौलिकत। भामह की ग्रपेला कहीं ग्रधिक परिष्कृत ग्रौर उपयोगी है। सुप्रसिद्ध प्राचीन साहित्याचार्यों द्वारा भामह के समान दण्डी का उल्लेख न किये जाने का एकमात्र कारण संभवतः यहीं है कि दण्डी दािल्णात्य था ग्रौर भामह काश्मीरी। साहित्य के प्राचीन प्रसिद्ध लेखक प्रायः काश्मीरी ही ग्रधिक हुए हैं, इसी से उनके द्वारा भानह को इतना गौरव प्राप्त हो सका है ग्रौर उस गौरव का मम्मट एवं स्थ्यक के समय तक उसी प्रकार प्रभाव रहा है। किन्तु ग्राचार्य मम्मट के काव्य-प्रकाश को व्यापक ग्रौर ग्रत्यन्त विद्वत्तापूर्ण विवेचना के प्रकाश ने केवल भामह के ग्रन्थ को ही नहीं, किन्तु प्रायः सभी पूर्वापर ग्रन्थों को निस्तेज कर दिया, किर ऐसी ग्रवस्था में दण्डी के ग्रन्थ का, जो स्वयं ही निर्विकास था, ग्रपनी पूर्वावस्था में रहना स्वाभाविक ही था।

दण्डी ही ऐसा प्रधान साहित्याचार्य है जिसने अपने समस्त पूर्ववर्तियों से अधिक अलङ्कारों के उपभेदों का एवं गुण और रीति का विस्तृत निरूपण किया है। किन्तु उसके निरूपित अलङ्कारों के उपभेदों का अधिकांश में उसके परवर्ती आचार्यों में अनुसरण नहीं किया है।

काव्यादर्श पर छः प्राचीन टीकाएँ हैं जिनमें एक तरुण वाचस्पति की व्याख्या ग्रौर दूसरी अज्ञातनामा विद्वान् की 'हृदयङ्गमा' मुद्रित हो चुकी है। ग्रौर एक नवीन 'कुसुमप्रतिमा' नामक टीका पिंडत नृसिंहदेव शास्त्री दर्शनाचार्य प्रणीत लाहौर से प्रकाशित हुई है। इस टीका की विवेचन शैली महत्वपूर्ण होने के साथ सुबोधगम्य भी होने के कारण उल्लेखनीय है।

दराडी का व्यक्तिगत परिचय

दण्डी ने अपने कान्यादर्श में दिल्ला प्रान्त के मलयानिल (२।१७४ और ३।१६५), काञ्ची (अस्पष्ट ३।११४), कानेरी (३।१६६) और चोल ( अस्पष्ट ३।१६५ ) स्थानों का वर्णन किया है। ऐसे ही आधारों पर दणडी के दाित्त्रणात्य होने की कल्पना की जाती है। संभव है यह कल्पना ठीक हो, जब कि दणडी की वर्णन शैली भी वैदर्भी रीति प्रधान है जो काश्मीर प्रान्त के साहित्यिकों से प्राय: भिन्न प्रतीत होती है। १

दराडी द्वारा प्रगीत यन्थ

मि० पीटरसन् ने<sup>२</sup>— 'त्रयोऽग्नयस्त्रयो वेदास्त्रयो देवास्त्रयो गुणाः । त्रयो दण्डिप्रबन्धाश्च त्रिषु लोकेषु विश्रुताः ॥'

यह पद्य राजशेखर के नाम से उद्धृत किया है। इसमें दण्डी को तीन प्रबन्धों का प्रणेता बताया गया है। इनमें काव्यादर्श और दशकुमारचिरित्र दण्डी के नाम से प्रसिद्ध और उपलब्ध हैं। यद्यपि दशकुमारचिरित्र को भी श्री त्रिवेदी अौर श्री ग्राशो दण्डी प्रणीत नहीं मानते हैं। उनका तर्क यह है कि दण्डी ने काव्यादर्श में जो दोष निरूपण किये हैं वे अधिकांश में दशकुमारचिरित्र की रचना में वर्तमान हैं। किन्तु इस तर्क के आधार पर दण्डी को दशकुमारचिरित्र के प्रणेता वर्तमान हैं। किन्तु इस तर्क के आधार पर दण्डी को दशकुमारचिरित्र के प्रणेता के अधिकार से विश्वत नहीं रक्ता जा सकता क्योंकि काव्य-नियम-निरूपक अपने अन्थ में दोषों का विवेचन किया जाना एक अन्य बात है, और अपनी कृति अपने अन्थ में दोषों को विवेचन किया जाना एक अन्य बात है, और अपनी कृति में उन दोषों को न आने देना दूसरी बात है। महाकि चेमेन्द्र ने औचित्यविचारचर्चा में अपने निर्दिष्ट दोषों के अनेक उदाहरणों में स्वयं प्रणीत अन्थों के पद्य मी स्थान नामोल्लेख सिहत उद्धृत किये हैं। फिर यह भी संभव है कि दण्डी ने काव्यादर्श के प्रण्यन के पूर्व अपनी साहित्य-चेत्र की प्रवेशावस्था में दशकुमार-

र् 'दशकुमारचरितं' नामक दण्डी का पद्यात्मक कान्य वैदर्भी प्रधान है।

२ देखो सुभाषितावली को भूमिका पृ० १०१ पद्य संख्या १७४

३ देखो प्रतापरुद्दीययशोभूषण की भूमिका।

४ देखो इण्डियन एण्टिक्वेरी सन् १९०५ पृत् ६७।

चरित्र लिखा हो। दराडी के तीसरे ग्रन्थ के विषय में ग्राव तक कुछ पता नहीं मिलता था। किन्तु हर्ष का विषय है कि दण्डी का तीसरा ग्रन्थ 'ग्रावन्तिसुन्दरी-कथा' नामक ग्राव दिल्ला भारत ग्रन्थावली में मुद्रित हो गया है जिसके विषय में ग्रागे लिखा जायगा।

काव्यादर्श में दण्डी ने लिखा है—'तस्याः कलापरिच्छेदे रूपमाविर्मविष्यति' (३१९७१) इसके द्वारा ज्ञात होता है कि वह कलापरिच्छेद लिखना चाहता था, उसे वह काव्यादर्श का ही चतुर्थ परिच्छेद बतलाता है अथवा अन्य स्वतंत्र अन्य श्यह अनिश्चित है और यह भी पता नहीं चल सकता कि उसे वह लिख पाया या नहीं ?

### दराडी का समय

दराडी का समय भी ऋत्यन्त संदिग्ध है। दराडी की ऋन्तिम सीमा के लिये अन्य अन्थों में निम्नलिखित ऋाधार प्राप्त होते हैं—

(१) श्री त्राभिनवगुप्ताचार्य ने, जिनका समय लगभग दशम शताब्दी है, ध्वन्या-लोक की व्याख्या लोचन में लिखा है—

'यथाह दएंडी—

गद्यपद्यमयीचम्पूः' ( उद्योत ३।७ को वृत्ति पृ० १४१ )

- (२) प्रतिहारेन्दुराज ने, जिसका समय लगभग ईसर्वा सन् ६२५ है, उद्भटाचार्य के काव्यालङ्कारसारसंग्रह की लघुवृत्ति (पृ०२८) में लिखा है—'ग्रतएव दिएडना लिम्पतीव' इत्यादि ।
- (३) कनारी भाषा में 'कविराजमार्ग' नामक एक ग्रन्थ राष्ट्रकूट के राजकुमार अमोत्रवर्ष प्रणीत है। उसके सम्पादक श्री पाठक के कथनानुसार उस ग्रन्थ में साधारणीपमा, असंभवीपमा, संभवीपमा, विशेषोक्ति की परि-भाषाएँ दण्डी के काल्यादर्श से सर्वथा अनुवादित हैं। ग्रीर अन्य भागी पर भी काल्यादर्श का पर्यात प्रभाव है। उस ग्रन्थ का निर्माणकाल शक ७३७-७६७ (८१५-८७५ ई०) है।

- (४) सिंहली। भाषा में एक 'सियाकसलकार' (स्वभाषालङ्कार) नामक ग्रन्थ है। वह दण्डी के काव्यादर्श पर ही अवलियत है; उसमें काव्यादर्श का स्पष्ट नामोल्लेख भी हैं। महावंश के अनुसार इसका लेखक प्रथम राजसेन के राज्यकाल सन् ८४६-८६६ ई० का है ।
- (५) वामन के काव्यालङ्कार सूत्र से द्राडी के काव्यादर्श की तुलनात्मक विवेचना द्वारा विदित होता है कि वामन से दंडी प्राचीन है। दराडी ने रीति-सिद्धान्त का जो महत्वपूर्ण विवेचन किया था, उसे वामन ने स्नित्तिम सीमा तक पहुँचा दिया है। दराडी वैदर्भ स्नौर गौड़ा दो हो मार्ग बतलाता है—'तत्र वैदर्भगौडियों' (१।४०), किन्तु वामन उनमें एक 'पाञ्चाली' स्नौर बढ़ाकर तीन बतलाता है। वामन इनको 'मार्ग' न कह कहकर 'रीति' कहता हुस्रा (यद्यपि उसने ''मार्ग'' का प्रयोग भी किया है ३।१।१२) इतना महत्व देता है कि—'रीतिरात्मा काव्यस्य' (१।२।६) इससे ज्ञात होता है कि वामन की पाञ्चाली रोति से स्नौर उसके पारिभाषिक दाब्द 'रीति' से दराडी का वामन से प्रथम होना प्रतीत होता है। वामन का समय स्नाठवीं शताब्दी ईसवी का उत्तरार्द्ध है जैसा कि स्नागे रपष्ट किया जायगा।

इन आधारों पर दण्डी की अन्तिम सीमा सन् ८०० ईसवी के लगभग हो सकती है। किन्तु एक और भी प्रमाण मिलता है, जिसके द्वारा यह सीमा और भी पूर्व काल तक चली जाती है। शार्झ वर-पद्धति में (संख्या १८०) विजिका

नामी एक स्त्री लेखिका का-

'नीलोत्पलदलश्यामां विज्ञिकां मामजानता। वृथैव दिएडना प्रोक्तं सर्वशुक्ता सरस्वती॥' इ पद्य है। काव्यादर्श में दण्डी ने मंगलाचरण के प्रथम पद्य में

१ देखो जरनल त्राव द रायल एशियाटिक सोसाइटो सन् १९०५ ए० ८४१ ।

'सर्वशुक्कासरस्वती' लिखा है। इसपर विजिका का यह व्यङ्गयात्मक उपहास है। विजिका के ख्रानेक पद ख्राचार्य मम्मट द्यादि के अन्थों में उदाहरण रूप में मिलते हैं। इसके पद्य विजया, विजा के नाम से भी उद्धृत किये गये हैं। इसके विषय में जल्हण की सूक्ति मुक्तावली (संख्या १८४) में राजशेखर के नाम से—

### 'सरस्वतीव कार्णाटी विजयाङ्का जयत्यसौ । या विदर्भगिरां वासः कालिदासादनन्तरम्॥'

यह पद्य है। इसके द्वारा यह दक्तिण प्रान्त की विदित होती है। संभवतः यह विख्यात कार्णाटी वही भद्वारिका विजियाङ्का है, जो चन्द्रादित्य की महारानी थी। चन्द्रादित्य द्वितीय पुलकेशिन का पुत्र था । इसका समय सन् ६६० ई० है। यदि विजियाङ्का का विजिका से एकीकरण भ्रमात्मक न हो, जैसा कि संभव भी नहीं है, क्योंकि जिसने स्वयं अपनी विद्वता के गर्व पर दएडी पर व्यङ्गधोक्ति की है और जिसके विषय में राजशेखर जैसे विद्वान् द्वारा ऐसा महत्वपूर्ण उल्लेख हो सकता है, तो दंडी की ग्रांतिम सीमा विजिका के पूर्व लगभग सन् ६०० ई० तक चली जाती है। इसके सिया ईसवी सन् की छठी शताब्दी के सुबन्धु प्रणीत वासवदत्ता में — "यश्च छुन्दोविचितिरिव कुसुमविचित्राभिः।" 'छुन्दो विचितिरिव मालिनीसनाथा ।' 'छन्दोविचितिमिव भ्राजमानतनुमध्याम्' इस प्रकार तीन स्थलों पर 'छुन्दोविचिति शब्द का प्रयोग मिलता है। कुछ विद्वानों का मत है कि दंडी के - छन्दोविचित्यां सकलस्तत्प्रपञ्चो निदर्शितः।' इस वाक्य में दंडी ने ग्रपने जिस 'छुन्दोविचिति' नामक ग्रपने छुन्द-ग्रन्थ का नामोल्लेख किया है, उसी के विषय में उपर्युक्त वाक्य मुबन्धु के हैं। यदि वह कल्पना टीक हो तो इसके द्वारा भी दंडी का मुबन्धु के पूर्ववर्ती अर्थात् ईसवी की छुटी शताब्दी में होना सिद्ध होता है। दंडी का समय बहुत से ऐतिहासिक विद्वान्

१ देखो इंडियन एण्टिक्वेरी पुस्तक ७ ए० १६७ और पु० म ए० ४म

छठी राताब्दी में ही बतलाते हैं। जैसे भि० मेक्समूलर<sup>9</sup>, मि० वेबर<sup>3</sup>, प्रोफेसर मेकडोनल<sup>3</sup> श्रीर कर्नल जेकव<sup>8</sup> श्रादि।

किन्तु दंडी की पूर्व सीमा के लिये जो अन्य आधार उपलब्ध होते हैं, वे अधिक प्रवल हैं, और उनके द्वारा ऊपर की मान्यता पर आधात पहुँचता है। श्री महेशचन्द्र न्यायरत, मि० पीटरसन और जेकोवी का मत है कि दड़ी के २।१६७ में बाण की कादम्बरी (बोम्बे संस्कृत सीरीज संस्करण के पृ० १०२ पंकि १६) का प्रतिबिम्ब है। बाण का समय तो महाराज श्रीहर्पवर्द्धन के समकालीन ६०६-६४७ ई० है।

मि० जेकोबी का मत है कि दंडी के—

'रत्नभित्तिषु संक्रान्तैः प्रतिबिम्बशतैर्वृतः । ज्ञातो लंकेश्वरः क्रच्छादाञ्जनेयेन तत्वतः ॥'

—का० द० २।३०२

इस पद्य का माघ के-

'रत्नस्तम्भेषु संक्रान्तप्रतिमास्ते चकाशिरे। एकाकिनोऽपि परितः पौरुषयवृता इव॥'

शिशुपा० २।४

इस पद्य में समानता है। इनमें समानता किसी श्रांश में श्रवश्य है। किन्तु इस श्रत्यन्त शिथिल श्राधार पर माघ श्रीर दर्गडी के पूर्वापर की कल्पना करना नितान्त श्रविश्वसनीय है। श्रुच्छा, एक श्रीर श्राधार उपलब्ध होता है, उसके द्वारा दर्गडी के पूर्वोक्त समय पर कुछ श्रीर ही प्रकाश पड़ सकता है। दर्गडी-

१ देखो इंडिया: ह्वाट केन इट् टीच श्रस, संस्करण १ पृ० ३३२।

२ देखो हिस्ट्रो श्राव संस्कृत लिटरेचर ए० २३२।

३ देखो हिस्ट्री त्राव संस्कृत लिटरेचर पृ० ४३४

४ देखो जरनल श्राव द रायल एशियाटिक सोसा० सन् १८४७ पृ० २८७ ⊳

प्रणीत पूर्वोक्त 'अवन्तिमुन्दरीकथा' नामक ग्रन्थ से, जो अभी मद्रास में मुद्रित हुआ है, विदित होता है कि दण्डी महाकवि भारिव के प्रपौत थे। उस ग्रन्थ में स्वयं दंडी ने लिखा है कि भारिव के पूर्वज गुजरात प्रान्तस्थ आनन्दपुर के निवासी थे, वहाँ से वे नासिक आये, फिर दिल्लिण के अचलपुर में—संभवतः अब जिसे एलिचपुर कहते हैं, रहने लगे। इसी वंश में कौशिक गोत्रीय ब्राह्मण नगरायण स्वामी के पुत्र महाकवि भारिव थे। भारिव का असली नाम दामोदर था। महाकवि भारिव का उल्लेख सर्वप्रथम दिल्ला के चालुक्यवंशी राजा पुलक्षिश (हितीय) के शिलालेख में इस प्रकार मिलता है—

'येनायोजिनवेश्मस्थिरमर्थविधौ विवेकिना जिनवेशमः। स विजयतां रविकीर्तिः कविताश्रितकालिदासभारविकीर्तिः॥ ध

यह शिलालेख शक ५५६ (६३४ ई०) का लिखा हुआ है। इसके द्वारा स्पष्ट है कि भारिव सप्तम शताब्दी में सुप्रसिद्ध हो चुके थे। अवन्तिसुन्दरीकथा में यह भी उल्लेख है कि भारिव, युवराज विष्णुवर्द्धन की, जो पुलकेशी द्वितीय का किनिष्ठ भाता था, सभा में रहा। तदनन्तर भारिव पश्चिम के गङ्गावंशीय राजा दुर्विनीत के आश्चय में रहा। दुर्विनीत का समय भी सप्तम शताब्दी ही माना जाता है। दुर्विनीत ने भारिव के सुप्रसिद्ध महाकाव्य किरातार्जुनीय के पंद्रहवें सर्ग की टीका की है, जैसा कि राजा पृथ्वीकोंकण के दानपत्र के—

'किरातार्जुनीयपञ्चदशसर्गादिकोंकारो दुर्विनीतनामधेयः।' इस वाक्य द्वारा विदित होता है। श्रतएव भारवि का समय लगभग छुटी शताब्दी के श्रन्तिम चरण से सप्तम शताब्दी के प्रथम चरण तक माना जा सकता है। श्रीर श्रवन्तिसुन्दरीकथा के—

> मनोरथाह्नयस्तेयां मध्यमो वंशवर्द्धनः। ततस्तनूजाश्चत्वारः सष्टुर्वेदा इवाभवन्'॥

S Some Provided Co.

व देखिये—इण्डियन एण्टिक्वेरी पा६७-७१

श्रीवीरद्त्तः इत्येषां मध्यमो वंशवर्द्धनः । अस्ति व्यवीयानस्य च श्लाध्या गौरी नामाभवित्रया ॥ अस्ति व्यवीयानस्य च श्लाध्या गौरी द्विजाधिपशिरोमणेः । विश्व विष्य विष्य विश्व विष्य वि

इन पद्यों से विदित होता है कि भारिव के मध्यम पुत्र मनोर्थ के चार पुत्रों में सबसे छोटा वीरदत्त था। वीरदत्त की पत्नी का नाम गौरी था। इन्हीं वीरदत्त श्रौर गौरीदेवी से दंडी का जन्म हुआ है। इनकी जन्मभूमि काञ्ची (आधुनिक कांजीवर) थी। इसके द्वारा दंडी का दाित्त्णात्य होना भी सिद्ध है, जैसािक अवतक विद्वानों की कल्पना है। यदि प्रत्येक पीढ़ी के लिये २० वर्ष भी मात लिये जाय तो भी दंडी का समय इस आधार पर सप्तम शताब्दी का अंतिम चरण हो सकता है। इसके द्वारा भामह और दंडी के पूर्वापर के सम्बन्ध में जो पहिले विवेचन किया गया है, उसकी पुष्टि भी होती है कि भामह का समय महाकवि वाण के पूर्ववर्ती संभवत: छठी शताब्दी है और दंडी का सप्तम शताब्दी का श्रांतिम चरण ही माना जा सकता है।

ring the state of the state of

# उद्गट श्रोर उसका काव्यालङ्कारसारसंग्रह

"विद्वान्दीनारलचेण प्रत्यहं कृतवेतनः। भट्टोभूदुद्भटस्तस्य भूमिभर्तुः सभापतिः॥"

-रजत० ४।४९५

भामह त्रौर दंडी के बाद त्रलङ्कार सम्प्रदाय के प्रधान प्रतिनिधि उद्धराचार है। इन्होंने काव्यालङ्कारसारसंप्रह प्रन्थ लिखा है। यह ग्रंथ भी लुप्तपाय था, इसकी खोज के यशोभागी मि० बूल्हर हैं, जिन्होंने लघुवृत्ति युक्त इस ग्रंथ की एक प्रति प्रथम जेसलमेर में प्राप्त की थी। यह प्रन्थ छ; वगों में विभक्त है।

इसकी ७५ कारिकाओं में ४१ अलङ्कारों का निरूपण है। ६५ पद्यों में उदाहरण हैं, जो उद्घट ने स्वयं प्रणीत 'कुमारसंभव' काव्य से दिये हैं, जैसा कि लघुवृत्तिकार प्रतिहारेन्द्रराज ने अंतदीपक की वृत्ति में कहा है—'अनेन प्रन्थकृता स्वीपरिचतकुमारसम्भवैकदेशीत्र उदाहरणत्वेनोपन्यस्तः'।

उद्भट ने त्रालङ्कारों का कम और उनके वर्ग भामह के काव्यालङ्कार के त्रातुसार रक्खे हैं, त्रीर पायः संख्या भी। भामह के निरूपित ३६ त्रालङ्कारों में से इसने त्राशी, उत्पेचावयवं, उपमारूपकं, त्रौर यमक इन चार को छोड़ दिया, श्रीर पुनरुक्तवदाभास, छेकानुपास, लाटानुपास, कान्यालिङ्ग, प्रतिवस्त्पमा, दृष्टान्त और संकर ये छः ग्रलङ्कार ग्रंधिक निरूपण किये हैं। उद्भट ने १२ श्रालङ्कार के लच्छ श्राच्याः भामह से लिये हैं, जैसा कि पहिले (पृ० ११४ में ) कहा गया है। इनके सिवा त्रानुपास, उत्प्रेचा, रसवत् त्रीर भाविक के लच्चणी में भी भामह से अधिकांश साम्य है। इसका मुख्य कारण सम्भवतः यह है कि जिस त्रालङ्कार के विषय में उद्धट के विचार मामह के समान थे, उन्हीं त्रालङ्कारों के लच्चण उसने भामह से लिये हैं; जैसे कि ब्राचार्य मम्मट ने भी किसी किसी लच्य के विषय में ऐसा किया है। श्रीर जिन लच्यों के विषय में भामह से उसका मतैक्य नहीं था, उनमें उद्घट ने परिवर्तन कर दिया है। श्रीर भामह के जिन लच्चणों से उद्भट सर्वथा सहमत नथा उनका उसने नवीन निर्माण किया है। श्रतएव उद्भट की भामह का दासवत् श्रनुयायी नहीं कहा जा सकता है। भामह के निरूपित ४ त्रालङ्कारों का उसने बहिष्कार कर दिया है त्रौर छ: त्रालङ्कार नवीन लिखे हैं - जैसा कि ग्रामी कह चुके हैं। उद्भट के निरूपित इन ६ त्रालङ्कारों को उसके परवर्ती त्राचायों ने भी स्वीकार किया है। यही नहीं, इन कः अलङ्कारों में पुनरुक्तवदाभास, कान्यहेतु अौर दृष्टान्त ये तीन तो सबसे प्रथम उद्भट द्वारा ही त्राविष्क्रत हैं-इसके पूर्ववर्ती भामह, दएडी त्रादि ने नहीं

भ यह संख्या बाम्बे संस्कृत सीरीज के संस्करण के अनुसार है। निर्णय-सागर प्रेस के संस्करण में ७९ कारिकाओं में लच्चण और १०० में उदाहरण हैं।

लिखे हैं। अनुपास, श्लेष और प्रेय अलङ्कार के विषय में तथा और भी अनेक स्थलों पर उद्भट का भामह से मतभेद हैं।

उद्भट ने काव्यालङ्कारसारसंग्रह के सिवा 'भामह विवरण' भी लिखा हैं— जिसका काव्यालङ्कारसारसंग्रह की लघुट्टित में प्रतिहारेन्दुराज द्वारा विशेषोक्ति की व्याख्या में श्रीर ध्वन्यालोक के लोचन में भी उल्लेख हैं ।

### उद्भट का परिचय

उद्घटाचार्य बड़े प्रतिष्ठित विद्वान् थे। श्रलङ्कारशास्त्र में इनका उच्च स्थान है। इनके परवर्ती सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों ने इनका मत श्रीर नामोल्लेख सम्मान के साथ किया है। श्री श्रानन्दवर्धनाचार्य ने ध्वन्यालोक की वृत्ति में भी उल्लेख किया है—'तत्र भवद्धिः भट्टोद्धटादिभिः' (पृ० १०८)। लोचन में श्री श्रामिनवगुताचार्य ने भी उल्लेख किया है—'भट्टोद्धटवामनादिना' पृ० १०। काव्य-मीमांसा में राजशेखर ने 'इति श्रीद्धटाः' (पृ० ४०) श्रीर कहीं—'उद्घटमतानुयायिनः' भी लिखा है। इसके द्वारा विदित्त होता है कि उद्घट के मतानुयायी श्रानेक विद्वान् थे। काव्यप्रकाश में शब्द-श्लेष श्रीर ग्रर्थ-श्लेष की भिन्नता के प्रतिपादन में उद्घट की श्रालोचना भी की गई हैरे। ह्य्यक ने भी इनका मत (त्रिवेन्द्रम स० पृ० ६) ग्रन्य श्राचार्यों के साथ उद्घत किया है।

काव्यालङ्कारसारसंग्रह यद्यपि संज्ञित ग्रन्थ है, जैसा कि इसके नाम से स्पष्ट है, किन्तु सम्भव है उद्भट के विचारों का यह ग्रत्यन्त ग्रल्प भाग हो क्योंकि उद्भट जैसे विद्वान द्वारा ग्रलङ्कार शास्त्र पर ग्राधिक विवेचन न किया जाना ग्राध्य का विषय है। सम्भव है इस विषय पर भामह विवरण में ग्रथवा ग्रन्थ किसी स्वतंत्र ग्रन्थ में उसने ग्राधिक विवेचन किया हो जो ग्राब ग्रानुपलब्ध है। कर्नल जेकब ने—'रसाधिष्ठितं काव्यं' इस पद्य को उद्भट का सम्भक्तर यह लिखा है

१ देलो ध्वन्यालोक लोचन पृ०४०—'यतु विवरणकृत्' इत्यादि ।

२ देखो काव्यप्रकाश नवम उल्लास रलेष-प्रकरण ।

कि उद्भट रस को काव्य की खाल्मा बताता है । किन्तु यह कलपना भ्रमाल्मक है, क्योंकि प्रतिहारेन्दुराज ने लघुकृति में — काव्यालिङ्ग के लखुण की ५४ वी कारिका की वृत्ति में 'तदाह' के आगे यह पद्य लिखा है, ( त्रिवेन्द्रम् संस्करण ) जिससे स्पष्ट है कि यह पद्य उद्भट का नहीं, किन्तु प्रतिहारेन्दुराज ने अपने किसी पूर्ववर्ती का उद्भुत किया है। उद्भुट ने तो रसवत् त्रालङ्कार की परिभाषा में रसों का केवल नामोल्लेख मात्र ही किया है-रस पर ग्रिधिक विवेचन नहीं किया। श्रीर यही बात लघुवृत्ति में प्रतिहारेन्दुराज ने इन कारिकाश्रों की व्याख्या में स्पष्ट की है—'रसानां भावानां च किं काव्यालङ्कारत्वमुतकाव्यजीवितमिति न तावद्विचा-र्यते ..... त्रप्रकृतत्वाच' (पृ० ५४ बांबे सं० सीरीज ) इसके सिवा रूप्यक ने अलङ्कार सर्वस्व (पृ० ७ त्रिवेन्द्र० संस्क०) में—'अलङ्कारा एव काव्ये प्रधानम्' इस सिद्धान्त की पुष्टि में अलङ्कारों को काव्य में प्रधान माननेवाले प्राचीन आचार्यों के साथ ही उद्भट का नामोल्लेख किया है। ग्रतः कर्नल जेकब की यह कल्पना भ्रमात्मक श्रीर निर्मूल है। जहाँ तक देखा जाता है, उद्भट श्रीर उनके श्रनुया-यियों का मत तो यह है कि गुण और अलङ्कार वस्तुतः एक ही स्वभाव के हैं— दोनों ही काव्यसीन्दर्य-वर्द्धक है त्रौर दोनों ही का सम्बन्ध शब्द त्रौर त्रार्थ दोनों के साथ है, इनमें भेद केवल यही है कि ये काव्य के भिन्न-भिन्न ऋड़ हैं, इसी कारण से इनका पृथक पृथक निर्देश किया जाता है।

# अंदर्भट का समय

श्री त्रानन्दवर्धनाचार्य ने उद्भट का उल्लेख किया है—जिनका समय नवम शताब्दी का उत्तराई है। त्रातः उद्भट उनके पूर्ववर्ती हैं। इसके सिवा राजत-रिक्किणी में भी उल्लेख है कि यह काश्मीर के शासक जयापीड की विद्वत्-परिषद् के सभापति थे त्रीर इनका वेतन प्रतिदिन का एक लच्च दीनार (एक प्रकार की सुवर्ण-मुद्रा) था—

१ देखो जरनल श्राव द रा० ए० सो० सन् १८९७ ए० ६४५।

### ार्गा विद्वान्दीनारतत्तेण प्रत्यहं कृतवेतनः। अस्तर्भाषा । सहोभूदुद्भटस्य भूमिभंतुः सभापतिः॥' स्वार्धाः

सजत० ४।४९५

जयापीड का शासन-काल सन् ७७६ से ८१३ ई० तक माना जाता है। किन्तु उद्भराचार्य जयापीड के शासन-काल के प्रथम भाग में रक्षे जा सकते हैं, क्योंकि ऐसा कहा जाता है कि जयापीड ने अपने शासन के अन्तिम भाग में प्रजा पर अत्याचार किया था, जिससे वह ब्राह्मणों द्वारा बहिष्कृत कर दिया गया था। अतएव उद्भर का समय ईसवी सन् की ८वीं शताब्दी में ही सम्भव हो सकता है।

उद्भट के काव्यालङ्कार पर प्रतिहारेन्दुराज की लघुवृत्ति टीका ही सबसे प्राचीन है। प्रतिहारेन्दुराज ने ग्रपने विषय में स्वयं लघुवृत्ति के प्रारम्भ में— 'विद्वदग्रचान्मुकुलकाद्विगम्य विविच्यते' श्रौर श्रन्त में 'कौंकणः श्रीन्दुराजः' यह लिखा है। त्रातः यह मुकुल का शिष्य त्रीर कोंकण-निवासी था। इसने भामह श्रीर दर्गडी के श्रातिरिक्त श्रानेक स्थलों पर वामन का नामोल्लेख भी किया है। (पू० १८, ८२, ८८, ६०)। पुकुल ने अभिधावृत्तिमातृका अन्य लिखा है, उसमें उद्भट का नामोल्लेख भी है। उसके अन्तिम पद्य में मुकुल ने अपने पिता का नाम भट्ट कल्लट लिखा है, जो कि राजतरङ्गिणी के- 'त्रानुप्रहाय लोकानां भट्ट श्री कल्लटादयः । अवन्तिवर्मणः काले (५।६६) इस उल्लेख के अनुसार काश्मीर के राजा अवन्तिवर्मा के समकालीन था। अवन्तिवर्मा का समय सन् ८५५-८८४ ई० है। अतः मुकुल का समय लगभग ईसा की नवीं शताब्दी त्र्यौर उसके शिष्य प्रतिहारेन्दुराज का समय भी इसी समय में माना जा सकता है। मि॰ पीटरसन इस प्रतिहारेन्दुराज का ख्रौर भट्टेन्दुराज का एकीकरणः करता है, उस महेन्दुराज का जिसका उल्लेख श्री ग्रामिनवगुतचार्य ने ग्रापने उपा-ध्याय के रूप में लोचन में (पूर्व ४३, ११६, २०७, २१४) स्त्रीर नाट्यशास्त्र की अभिनवभारती ब्याख्या में, 'उपाध्यायाः' ( पृ० १०६, २७५ ) ब्रौर मट्टेन्टु-राज' (पूर्व ३०६) किया गया है। किन्तु यह एकीकरण भ्रमात्मक है, पतिहारेन्दुराज और भट्टेन्दुसज भिन्न भिन्न हैं, इस विषय पर ग्रागे ध्वन्यालोक विषयक नित्रन्थ में ग्रमिनवगुताचार्य के प्रसङ्ग में उल्लेख किया जायगा।

काव्यालङ्कारसारसंग्रह पर प्रतिहारेन्दुराज की लघुवृत्ति ग्रीर राजानक तिलक के उद्भट्विवेक के ग्रातिरिक्त एक उद्भटालङ्कार विवृत्ति भी है, जिसकी माला-वार से उपलब्ध एक इस्तलिखित प्रति मद्रासं गवर्नमेंट लायब्रेरी में है। उसके लेखक का नाम ग्रज्ञात है। उस विवृति के बहुत से उद्धरण भंडारकर ग्रोरिएं-टल रिसर्च इन्स्टिड्यूट द्वारा मुद्रित काव्यालङ्कारसारसंग्रह में दिये गये हैं।

## वामन और उसका काव्यालङ्कारसूत्र

"पावनी वामनस्येयं पदोन्नतिपरिष्कृतिः। गम्भीरा राजते वृत्तिगंगेव कविहर्षिणी"।।

-कामधेनु व्याख्या।

E THE WALL BUTTON THE BE

उद्भट के पश्चात् उपलब्ध ग्रन्थों के ब्राधार पर काव्य-लदा्स ग्रन्थों का लेखक वामन दृष्टिगत होता है। वामन ने काव्यालङ्कारसूत्र नामक ग्रन्थ, प्राणीत किया है। यह सूत्रों में है ऋौर सूत्रों पर स्वयं वामन ने वृत्ति भी लिखी है।

इस प्रन्थ में पाँच श्राधिकरणों में बारह श्रप्याय श्रीर ३१६ सूत्र हैं। प्रथम अधिकरण में काव्य-लच्छा, काव्य-प्रयोजन, अधिकारी, रीति और काव्य के अङ्ग; दूसरे में दोष; तीसरे में गुण; चौथे में अलङ्कार और पाँचवे में काव्य-समय और शब्द-शुद्धि प्रकरण है। शब्द-शुद्धि प्रकरण में भामह के छुठे परिच्छेद के साथ स्त्रधिकांश में साम्य है

वामन ने केवल ३३ अलङ्कारां का निरूपण किया है, जिनमें ३१ इसके पूर्ववर्ती भामह और दराडी द्वारा निरूपित हो गये थे। वक्रोक्ति एवं व्याजीक्ति ये दो त्रालक्कार संभवतः इसी के द्वारा नवीन त्राविष्कृत हैं। इसने स्वभावोक्ति,

र देखो अलङ्कारसर्वस्व ( निर्णयसागर संस्करण ) ए० ११५ और २०५।

प्रेय, रसवत्, ऊर्जस्वी, पर्यायोक्त, उदात्त, भाविक और आशी ये आठ अलङ्कार जो भामह और दण्डी दोनों के निरूपित थे और आइति, हेतु, स्ट्म, और लेश ये चार जो केवल दंडी के निरूपित थे, नहीं लिखे हैं। इसके सिवा वामन ने 'विशेषोक्ति' की परिभाषा भी विचित्र दी है जिसको पंडित-राज ने रसगङ्काधर में टढारोपरूपक बतलाया है। आत्तेप के इसने जो भेद बतलाये हैं, व सभी विचित्र हैं, वे कान्यप्रकाश में निरूपित प्रतीप और समासोक्ति में मिलते हैं। 'वक्रोक्ति' अलङ्कार इसने नवीन निरूपण किया है; इसकी परिभाषा—'साहश्याह्मच्या वक्रोक्तिः' (४।३।८) भी विलच्चण है।

वामन ही एक ऐसा लेखक है, जिसने 'वैदर्भी' रीति में सब गुणों के व्यक्तक वर्णों वाली रचना, 'गौडी' में स्रोज स्रौर कान्ति गुण-व्यक्तक वर्णों वाली रचना स्रौर पाञ्चालो में माधुर्य स्रौर सौकुमार्य गुण-व्यक्तक वर्णोंवाली रचना का होना बताया है। किर इसने गुणों स्रौर स्रलङ्कारों का भेद—

'काव्यशोभायाः कत्तीरो धर्मा गुणाः। तद्तिशयहेतवस्त्वलङ्काराः' ।

—काव्यालं र सूर्व ३।१ । १,२

इन सूनों में दिखाया है। यद्यपि काञ्य में गुणों को स्थिति की—जिन पर 'रीति' स्थलिन हैं, स्थावश्यकता प्रायः सभी स्थाचायों ने स्वीकार की है, पर उनको काञ्य की स्थातमा मानकर ऐसी प्रधानता देनेवाला एक वामन ही है। रीति सिद्धान्त के प्रवर्तकों पर ध्वनिकारों ने (३।५२ कारिकायें) स्थाचेप किया है। एवं स्थाचार्य मम्मट ने वामन के ये दोनों सूत्र उद्धृत करके काञ्यप्रकाश में इनकी बड़ी ही तीत्र किंतु सारगर्भित स्थार मार्मिक स्थाचोलना की है, जिसका उल्लेख इस संथ के द्वितीय भाग में 'रीति सम्प्रदाय' के स्थन्तर्गत किया जायगा। मम्मट की उस स्थालोचना का महत्त्व इसी से सिद्ध हो जाता है कि, उसके द्वारा वामन का रीति-सिद्धांत सर्वेथा विच्छित्रप्राय हो गया।

### वामन का समय

वामन की त्रांतिम सीमा के लिये सपष्ट उल्लेख राजशेखर की काव्यामीमांसा में मिलता है—

'कवयोऽपि भवन्ति' इति वामनीयाः'

कान्यमी ० पृ० १४)

कि 'तत्र विवेकिनः पूर्वे तद्विपरीतास्तु ततोनन्तराः'

इति वामनीया ( पृ० १४ )

यह अवतरण राजरोखर ने संभवतः वामन के काव्यालङ्कारस्त्र की वृत्ति से उद्धृत किया है। किंतु मुद्रित काव्यालङ्कारस्त्र में पाठ-भेद है । संभव है, काव्यमीमांसा की हस्तलिखित प्रति के प्रमाद से ऐसा हुआ हो। अस्तु इसके द्वारा यह तो स्पष्ट है कि राजशेखर के समय में (सन् ६२५ ई०) वामन प्रसिद्धि प्राप्त कर चुका था।

श्री श्राभिनवगुताचार्य ने भी वामन का नामोल्लेख किया है—" 'वामनस्य तु उपमानाचेपः' इति श्राचेपलच्छात्'' (ध्वन्या० लोचन पु० ३७)। इसके सिवा ध्वन्यालोक की (३।५२ की कारिका की) वृत्ति में जो रीति-सिद्धांत प्रवर्वकों पर श्राचेप है, उसके द्वारा प्रतीत होता है कि श्री श्रानन्दवर्द्धनाचार्य मी वामन से परिचित थे, इसकी पुष्टि ध्वन्यालोंक की वृत्ति में उद्धृत—

'अनुरागवती संध्या दिवसस्तत्पुरस्सरः। अहो दैवगतिःकीदृक् तथापि न समागमः'।।

( go 30 )

१ देखो निर्णयसागर संस्करण एवं विद्याविलास श्रेस बनारस संस्करण कान्यालङ्कारसूत्र प्रथम अधिकरण श्रध्याय २ का प्रथम, द्वितीय श्रीर, तृतीय सूत्र तथा वृत्ति ।

इस पद्य की अभिनवगुप्ताचार्य द्वारा की गई--

'वामनाभित्रायेणायमाचेपः भामहाभित्रायेणातु समासोकिरित्याशयं मनसि गृहीत्वा समासोक्त्याचेपयोरिदमेकोदाहरणम् व्यतरत् श्रन्थकृत्'। ( पृ० ३७ )

इस व्याख्या द्वारा भी होती है श्रौर श्री श्रानन्दवर्धनाचार्य (जिनका समय सन् ८५० ई० के लगभग है ) वामन के परवर्ती सिद्ध होते हैं।

उद्घट के कवियालं । सार पर लघुवृत्ति में प्रतिहारेन्दुराज ने भी लिखा है— 'भट्टवामनेन चात्र विकोक्ति-व्यवहारः प्रवर्तितः' (पृ० ८८ बांवे सीरीज )। इससे भी उक्त समय की पुष्टि होती है।

वामन की पूर्व सीमा के लिए भी साधन मिलते हैं। उसने अपने काव्या-लङ्कारसूत्र (४।३।६ सूत्र की वृत्ति ) में 'इयं गेहे लच्मीरियममृतवर्तिन्यनयोः'। यह पद्य भवभूति के उत्तररामचरित ( ग्रङ्का १।३८) का रूपक के उदाहरण में उद्भुत किया है। भवभूति का समय लगभग सन् ७२५ ई० है, क्योंकि उसके ग्राअयदाता कन्नोज के राजा यशोवर्मन का यही समय माना जाता है।

वामन ने त्रातिशयोक्ति के उदाहरण में भाष के शिशुपालवध का--'उभौ यदि व्योम्नि पृथक्ष्रवाहावाकाशगङ्गापयसः पतेताम्'। (सर्ग ३१८)

यह पद्म ख्रीर हान्द-शुद्धि प्रकरण में — 'सितं सितिम्ना मुतरां मुनेर्वपु' इत्यादि शिशुपालवध (११२५) का पद्म उद्भृत किया है। माघ का समय मि॰ जेकोबी ईसा की छुठी शताब्दी बताते हैं। यह तो निश्चित है कि माघ श्री ख्रानन्दवर्धनाचार्य के पूर्ववर्ती हैं क्योंकि ध्वन्यालोक की द्वति में माघ के ख्रानेक पद्म उद्भृत हैं। ख्रातः भवभृति ख्रीर माव दोनों से वामन के परवर्ती हैं। कल्हण के—

१ देखो काञ्यालङ्कार सूत्र ग्रधिकरण ४ ग्रध्याय २।१०

२ देखो काच्यालं० सूत्र ऋ० पारापा

३ देखों ध्वन्यालोक ए० ११४ स्रीर ११५।

४ देखो शिशुपालवध सर्ग ५।२६, ३।५३ इत्यादि ।

### 'मनोरथः शंखद्त्तश्चटकः सन्धिमांस्तथा । वभृदुः कवयस्तस्य वामनाद्याश्च मन्त्रिणः'।

—राजत० ४।४९७

इस उल्लेख में वामन को काश्मीर के राजा जयापीड का मन्त्री बताया गय है। जयापीड का समय सन् ७७६—८१३ ई० है। मि० ब्ल्हर के मतानुसार जयापीड का मंत्री यही वामन था जिसने काव्यालङ्कार सृत्र प्रणीत किया है। उपर के अवतर्णों से भी इसका समर्थन होता है। अत्यव वामन का समय आठवीं शताब्दी के उत्तराई में निश्चित हो जाता है और साथ ही उद्भट के समकालीन भी। तथापि यह अवश्य ध्यान देने योग्य है कि उद्भट और वामन दोनों समकालीन ही नहीं, एक राजा के आश्वित होने पर भी इन्होंने अपने अन्थों में एक दूसरे का कहीं भी नामोल्लेख नहीं किया है। काशिकान्नति के प्रणेता वामन से यह वामन भिन्न है।

वामन के काव्यालङ्कार सूत्र पर 'कामधेनु' नामक टीका गोपेन्द्रत्रिपुरहर भूपाल की हैं, जिसके कई संस्करण निकल चुके हैं। एक दूसरी टीका महेश्वर-प्रणीत साहित्यसर्वस्व का पता भी चलता है र ।

-:0:-

यहाँ तक भिट्ट, मामह, दखडी, उद्भट्ट तथा वामन श्रीर इन पाँचों के ग्रन्थों के सम्बन्ध में विवेचन किया गया है। नाट्यशास्त्र श्रीर श्रिप्तिएए का समय उपलब्ध ग्रन्थों में श्रलङ्कार सिद्धान्त का सबसे प्राचीन प्रारम्भ काल है श्रीर इनके पश्चात् भिट्ट से वामन तक पाँचों के समय तक श्रलङ्कार सिद्धान्त के क्रम-विकास का द्वितीय काल है, क्योंकि इन पाँचों में श्रन्तिम वामन के समय तक श्रलङ्कारों की संख्या ५२ तक पहुँच गई है। इन पाँचों में किस-किस ने कितनी संख्या के कौन-कौन श्रलङ्कार निरूपण किये हैं, इसकी स्पष्टता के लिये श्रलङ्कार-विवरण-

१ देखो श्री बुल्हर की काश्मीर रिपोर्ट पृ० ६५।

२ देखो इंडिया श्रोफिस केटलाग ए० ३२१।

तालिका संख्या १ इस ग्रन्थ के द्वितीय भाग में ग्रलङ्कार सम्प्रदाय के ग्रंतर्गत दी

# रुद्रट श्रीर उसका काव्यालङ्कार

रुद्रट का भी ग्रलङ्कार शक्त में एक प्रतिष्ठित श्रीर उच स्थान है। रुद्रट साधारण विद्वान् नहीं था—इसने श्रलङ्कार विषय पर वहा चमत्कारक प्रकाश डाला है। इसके द्वारा ग्रलङ्कारों के कर्माविकास में उल्लेखनीय श्रभिवृद्धि दृष्टि-गत होती है। इसके द्वारा केवल श्रलङ्कारों की संख्या में वृद्धि ही नहीं हुई किंतु श्रलङ्कारों का श्रपूर्व शैली से प्रतिपादन भी हुशा है जिससे रुद्रट का इस विपय पर महत्त्वपूर्ण श्रधिकार भी व्यक्त होता है।

रद्रट ने काव्यालङ्कार नामक ग्रंथ लिखा है। जिसमें प्रायः काव्य के सभी अङ्गां पर प्रकाश डाला है। इस ग्रन्थ में १६ अध्याय हैं जिनमें विषय-क्रम इस प्रकार है—प्रथमाध्याय में काव्य-प्रयोजन, काव्य-हेतु; दूसरे में काव्य-लच्चण, रीति, भाषा-भेद वक्रोक्ति आदि तीन शब्दालङ्कार; तोसरे में यमकालङ्कार; चौथे में श्लेषालङ्कार; पांचवें में चित्र-काव्य; छठे में शब्द-दोष; ७, ८, ६ और १० चार अध्यायों में अर्थालङ्कार; ११वें में अर्थालङ्कार-दोष; १२, १३, १४ और १५ चार अध्यायों में रस और नायिकाभेदादि का निरूपण है और १६वें में महाकाव्य, प्रगंधादि का लच्चण है।

रुद्रट के पूर्ववर्ती भामहादि ग्राचार्यों ने ग्रलङ्कारों का जो पृथक् पृथक् समूहों में वर्गीकरण किया है, वह किसी विशेष सिद्धांत पर नहीं, संभवत: उनके पूर्ववर्ती ग्राचार्यों द्वारा विभिन्न ग्रंथों में स्वीकृत ग्रलङ्कारों की संख्या पर किया गया है। किंतु रुद्रट ने उनका अनुसरण न करके वैज्ञानिक सिद्धांत पर त्रलङ्कारों का वर्गीकरण किया है। इसने ५ शब्दालंकार और ५० त्रर्थालङ्कारोंका निरूपण किया है जिनमें ग्रर्थालङ्कारों को इसने चार वर्गों में विभक्त किया है—(१) चास्तव वर्ग में २३, (२) ग्रीपम्य वर्ग में २१, (३) ग्रातिशय वर्ग में १२ ग्रीर (४) श्लोष वर्ग में १ श्लोष। इस प्रकार ५७ ग्रीर १ संकर सब मिलाकर ५० अलङ्कारों में ७ अलङ्कार ऐसे हैं जो दो-दो वर्ग में एक ही नाम से दिखाये गए हैं—जैसे सहोक्ति, समुचय और उत्तर ये तीना वास्तव और अतिशय दोनों वर्गों में हैं, इसी प्रकार उत्प्रेका एवं पूर्व, औपम्य और अतिशय दोनों वर्गों में हैं। श्लेष को भी अर्थालङ्कार और शब्दालङ्कार दोनों में पृथक् पृथक् गिना गया है। एक ही नाम के जिन-जिन अलङ्कारों को दो-दो वर्ग में उद्दर ने रक्षा है, उनका वर्गानुक्ल लच्चण लिखकर भेद दिखा दिया है। यदि इन आठों की संख्या कम कर दो जाय तो उद्दर द्वारा ५० अर्थालङ्कार और ५ शब्दालङ्कार, कुल ५५ अलङ्कारों का नामोल्लेख है।

कद्भट के पूर्ववर्ती भट्टि से वामन तक ५२ अलङ्कार निरूपित हो चुके थे, जैसा कि पहिले दिखाया गया है। किंतु इस संख्या द्वारा यह न समक्तना चाहिये कि रुद्रट निरूपित अलङ्कारों की संख्या उसके पूर्ववर्तियों से केवल ३ ही अधिक है। रुद्रट के निरूपित ५५ अलङ्कारों में केवल २६ अलङ्कार ही ऐसे हैं जो इसके पूर्ववर्ती आचार्यों द्वारा निरूपित हो चुके थे। शेप २६ १ रुद्रट द्वारा अधिक (या नवाविष्कृत) निरूपित हैं और उनमें बहुत से महत्त्वपूर्ण अलङ्कार रुद्रट के उत्तर-कार्लीन आचार्य मम्मट जैसे सुप्रसिद्ध आलङ्कारिकों ने स्वीकार किये हैं। इसी से सिद्ध होता है कि रुद्रट ने अलङ्कारों के विकास-क्रम में एक बार ही नवीन युग उपस्थित कर दिया है।

### रुद्रट का परिचय और समय

रद्रट का व्यक्तिगत कुछ परिचय इसके काव्यालङ्कार पर निम साधु की छिली हुई टीका द्वारा मिलता है। काव्यालङ्कार के पञ्चम ग्रध्याय के चित्रकाव्य-प्रकरण में १२, १३, १४ की संख्या के श्लोकों की टीका में निम साधु ने यह दिखाया है कि इन पद्यों के चित्रकाव्य के ग्रांतर्गत—

<sup>ं</sup> इन २९ श्रलङ्कारों के नामों के लिये द्वितीय भाग में श्रलङ्कार विवरण तालिका देखिये।

### शतानन्दापराख्येन भट्टवामुकसुनुना, साधितं रुद्रटेनेदं सामाजा धीमतां हितम्

यह क्षीक निकलता है और इस क्षीक द्वारी रुद्रट ने अपना परिचय दिया है। इसके द्वारा केवल यह विदित हो सकता है कि रुद्रट का दूसरा नाम शतानंद था और वह सामवेदी था तथा इसके पिता का नाम भट्ट वासुक था।

रुट की अंतिम सोमा के लिये इसका नामोल्लेख और इसके ग्रंथ के उद्धरण उत्तर कालीन अनेक आचार्यों के ग्रंथों में उपलब्ध होते हैं। आचार्य मम्मट ने श्लेष-प्रकरण में कहा है -'तथा ह्युक्तं रुद्रटेन स्फुटमर्थालङ्कारों', इत्यादि (काव्यप्रकाश ६।८५ पृ०५३०) और रुद्रट के स्वीकृत उपमानाधिक्य-व्यतिरेक अलङ्कार की मम्मट ने आलोचना भी की हैं । तथैव काव्यप्रकाश में यमकादि अलङ्कारों के बहुत से उदाहरण भी रुद्रट के लिये गये हैं।

श्री श्रभिनवगुमाचार्य ने रुद्रट की—'यस्य विकारः प्रभवन्' इत्यादि (काज्यालङ्कार ७।३८) यह परिभाषा श्रौर 'एकािकनी यदवला' इत्यादि (काज्यालङ्कार ७।४१) यह उदाहरण उद्भृत किया है । श्री भोजराज ने रुद्रट के —'कि गौरि मां प्रति रुषा ननुगौरहं किं' इत्यादि पद्य श्रौर इसके सिवा २० श्रन्य भी पद्य उदाहरणों में उद्भृत किये हैं। राजशेखर ने भी लिखा है—काकुवकोक्तिर्नाम शब्दालङ्कारोयम् इति रुद्रटः' श्रौर 'चकंदहतारं—चकंदहतारं' इत्यादि पद्य भी (काव्यालङ्कार ३।४), काव्यमीमांसा में (पृ०५७) उद्भृत है। प्रतिहारेंदुराज ने उद्भट के काव्यालङ्कारसारसंग्रह की लघुवृत्ति में रुद्रट के बहुत से पद्य उद्धृत किये हैं, यद्यपि उसने रुद्रट का नामोल्लेख नहीं किया है, पर वे काव्यालङ्कार से लिये गये हैं ।

१ देखो काव्यप्रकाश उ० १० ए० ७८४।

२ देखो ध्वन्यालोक की लोचनब्याख्या ए० ४५।

३ देलो काज्यालङ्कार २।१५ और सरस्वतीकण्डाभरण वकोक्ति का उदाहरण।

४ 'उपसर्जनोपमेयं' इत्यादि ( लघुवृत्ति पृ० ११ 'वस्तुप्रसिद्धमिति' इत्यादि

इन श्राधारों पर प्रतिहारेन्दुराज तक (लगभग सन् ६०० ई० तक) रुद्रट की श्रान्तिम सीमा का पता चलता है। किन्तु रुद्रट की पूर्व सीमा के लिये न तो उसने कान्यालङ्कार में श्राप्ते किसी पूर्ववर्ती का नामोल्लेख ही किया है श्रीर न किसी प्रत्य के उदाहरण ही लिये हैं—सम्भवतः इसने स्वयं प्रणीत उदाहरण दिखलाये हैं। ऐसी श्रावस्था में रुटद्र द्वारा निरूपित श्रालङ्कारों का कम-विकास ही ऐसा श्राप्तार है जिसके द्वारा उसकी पूर्व सीमा की कल्पना की जा सकती है। यह कह चुके हैं कि इसने श्राप्ते पूर्ववर्ती श्राचायों द्वारा निरूपित श्रालंकारों से २६ श्रालङ्कार नवीन निरूपण किये हें श्रीर उनका श्राप्व वैज्ञानिक वर्गीकरण किया है। श्रीर इसके सिवा 'वक्रोक्ति' जिसको भामह ने एक विशेष श्रालङ्कार नहीं किन्तु—

'सेषा सर्वेव वक्रोक्तिरनयार्थी विभाव्यते। ' यह्ना यह्नोऽम्यां कविना कार्यः कोऽलङ्कारोऽनया विना'॥

्राच्याच्या । चार्च <del>- काव्यालङ्कार २।</del> मध

यह कहकर वक्रोक्ति की सभी अलङ्करों में व्यापकता बताई है, और दण्डी ने स्वभावोक्ति को छोड़कर सभी अलङ्कारों का सामूहिक नाम वक्रोक्ति वताया है—
(का॰ द॰ २।३६३) और वामन ने अर्थालङ्कारों में वक्रोक्ति को एक विशेष अलङ्कार प्रदर्शित करके भी परिभाषा में जिसे स्पष्ट साहश्य-लज्ज्णा के आश्रित लिखा है; किंतु अश्रिप्राण के पश्चात् रुद्रष्ट ही प्रथम है, जिसने वक्रोक्ति के नामार्थ के अनुसार इसका यथार्थ प्रतिपादन करके इस वक्रोक्ति को शब्दालङ्कारों के प्रारम्भ में ही प्रधान स्थान दिया है। और इसका अनुसरण रुद्रष्ट के उत्तरकालीनप्रायः सभी साहित्याचार्यों ने किया है। ये नवीनताएँ हमें बलात् रुद्रष्ट को भिट्ट, भाम-

<sup>(</sup> ल॰ पृ॰ ३३। 'त्वियदृष्ट एव तस्या' इत्यादि ( ल॰ पृ॰ ३६।) 'तद्द्विगुणं व्रिगुणं वा' इत्यादि ( ल॰ पृ॰ ४५) । लघुवृत्ति में उद्धत हैं, वे काज्यालङ्कार में क्रमशः ८।४०,८।८९,८।९५,७।३५, संख्या के हैं। इनके सिवा और भी लिये गये हैं।

हादि पूर्वोल्लिखित पाँचों त्राचायों के पश्चात् किन्तु त्रान्य मम्मट, त्राभिनवगुत त्रौर सुकुल त्रादि सुपसिद्ध साहित्याचायों के प्रथम स्वीकार करने के लिये वाध्य करती हैं। क्योंकि इसके प्रन्थ—काव्यालङ्कार द्वारा यह स्पष्ट विदित होता है कि ध्विन सम्प्रदाय से—जिसके प्रवर्तक ध्विनकार त्रौर श्री त्रानन्दवर्धनाचार्य है, रुद्रट सर्वथा त्रपरिचित था। त्रतएव रुद्रट का समय श्री त्रानन्दवर्धनाचार्य से, जिनका समय सन् ८५० ई० के लगभग है, कुछ ही उत्तरवर्ती या समकालीन एवं प्रतिहारेन्दुराज (सन् ९०० ई०) त्रादि से पूर्व, सम्भवतः नवम शताब्दी के उत्तरार्घ में, प्रतीत होता है। रुद्रट का समय डा० वूल्हर ने ईसा की न्यारहवीं शताब्दी का उत्तराद्ध माना है पर यह सर्वथा भ्रमात्मक है।

रुद्रट. श्रीर रुद्रभट्ट

श्रच्छा श्रव रुद्रट के सम्बन्ध में एक प्रश्न श्रीर उपस्थित होता है कि यह रुद्रट श्रीर वह रुद्र ( अथवा रुद्र मह) जो श्रुङ्गारितलक प्रन्थ का प्रऐता है क्या एक ही है ? भि० पिशल, वेवर श्रीफ स्ट श्रीर बूल्हर ने इनको एक ही बतलाया है । किन्तु यह उनका भ्रम है—जैसा कि स्थूलहिष्ट से श्रापाततः होना स्वाभाविक भी है, क्योंकि रुद्रट के काव्यालङ्कार में रस-प्रकरण की जो परिभाषाएँ श्रादि दी हैं, उनकी रुद्र के शृङ्गारितलक में श्रिधिकतया समानता दृष्टिगत होती है । किन्तु इस समानता पर विचार करने के प्रथम हम इन दोनों को भिन्न-भिन्न मानने के कारण दिखाते हैं—इनके प्रन्थों में श्रविक स्थल ऐसे हैं, जिनके द्वारा इनमें भिन्नता स्पष्ट विदित हो जाती है, देखिये—

- (१) रुद्र ने प्रचिलत परम्परानुसार नौ ही रसों का उल्लेख किया है (१६'० ति० १।६), पर रुद्रट दसवाँ एक प्रेयस् रस भी (कान्यालं० १२।३) लिखता है। श्रीर दोनों प्रन्थों में रसों का वर्णन-क्रम भी सर्वथा भिन्न है।
- (२) रुद्र ने भावों की गणना (१।१०--१६) थिस्तृत रूप में की है किन्तु रुद्रट ने इनको एक ही पद्य में (१२।४) कह दिया है।

३ काश्मीर रिवोर्ट पृश् ६५।

- (३) रुद्र ने भरत के मतानुसार साधारणतः कोशिकी, श्रारभटी, सात्वती श्रौर भारती चार ही वृत्तियाँ लिखी हैं, पर रुद्रट कुछ-कुछ उद्धट का श्रनुसरण करता हुश्रा मधुरा, मौढा, परुषा, लिलता श्रौर भद्रा ये पाँच वृत्तियाँ निरूपित करता है, जिनका उपर्युक्त चारों से कुछ सम्बन्ध नहीं है, श्रौर इनको अवण सुखद बताता हुश्रा श्रनुप्रास के श्रन्तर्गत दिखाता है।
- (४) रुद्र ने प्रचलित परम्परानुसार नायिकाओं की आठ अवस्था निरूपित की है, किन्तु रुद्रट केवल चार अवस्थाओं का ही (१२।४१) उल्लेख करता है। यद्यपि काव्यालङ्कार में १२।४० और १२।४१ के मध्य में १४ आर्याद्यतों में नायिकाओं की आठ अवस्थाओं का वर्णन है, पर वह प्रचित्त है, जो कि अन्थ-कम से निस्सन्देह स्पष्ट निश्चित होता है और मुद्रित पुस्तक में भी प्रचित्त लिखा हुआ है।
- (प्र) शुङ्कारतिलक के ब्रन्तिम ब्रायीवृत्त में स्वयं ग्रंथकर्ता ब्रयना नाम रुद्र बताता है—

्रियुरवधादेव गतामुल्लासमुमां समस्तदेवनताम् । शृङ्कारतिलकविधिना पुनरपि रुद्रः प्रसादयति'।

इत्यादि अन्य भी ऐसे स्थल हैं, जिनके द्वारा स्पष्ट ही रुद्रट श्रीर रुद्र एक व्यक्ति नहीं माने जा सकते । श्रीर इनमें जो ऐक्य हिंगत होता है, वह उन्हीं कुछ, पद्यों में है, जिनमें परिभाषा या नियमों का उल्लेख है। वह सन्भवतः रुद्र द्वारा, जो रुद्रट का परवर्ती है, रुद्रट से लिये गये हैं । रुद्रट ने रस की परिभाषाएँ मात्र दी हैं—पर अन्य विश्वत विषयों की स्पष्टता उदाहरण सहित के है, अतएव कोई श्राक्ष्य नहीं कि इसी छिंट को पूर्ण करने के लिये रुद्र ने रुद्रट की रस-विषयक परिभाषाएँ लेकर और स्वतः प्रणीत नवीन उदाहरण देकर संभवतः श्रङ्कार-तिलक की रचना की हो । परिभाषाएँ अन्य के अन्थों से लेने की परिपाटी तो दण्डी के समय से ही आचार्य मम्मट के बाद तक प्रचलित हाँछ गत होती है । इस विषय में इस सम्जावना के लिये स्थान नहीं है कि इस छिंट को पूर्ण करनेवाला रुद्रट ही क्यों न मान लिया जाय है क्यों के ऊपर जो इन दोनों के विचारों में

महत्वपूर्ण विभिन्नता दिलाई गई है, वह इनके एकीकरण के विरुद्ध है।
शृङ्कारितलक के प्रणेता रुद्ध के समय की ब्रान्तिम सीमा के लिये ब्राधार यह
है कि शृङ्कारितलक (१।४१ पृ० १२०) का—सार्ध मनोरथरातैस्तव धूर्तकान्ता
इत्यादि पद्य विष्णु शर्मा ने पञ्चतन्त्र के लब्धप्रणाश तंत्र में उद्धृत किया है। विष्णु
शर्मा कुट्टनीमत के लेखक दामोदर गुन के बाद का है क्योंकि कुट्टनीमत का
'पर्यञ्कः स्वास्तरणः' इत्यादि (संख्या ७६६) पद्य पञ्चतन्त्र के प्रथम तंत्र में
उद्धृत है। दामोदर गुन काश्मीर के राजा जयापीड का मन्त्री था'। जयापीड
का समय सन् ७५५—७८६ ई० है। ब्रारेर श्रंगारिकलक के प्रारंभ के
'शृङ्कारीगिरिजानने…' इस पद्य को हेमचन्द्र ते (ए० ११० में) उद्धृत
करके उसकी ब्रालोचना की है। ब्रातः इसका समय दामोदर गुन ब्रारेर नवीं
श्राताब्दी के रुद्धट के बाद ब्रारे १२ वीं शताब्दी के हेमचन्द्र से पूर्व है।

रुद्रेट के ग्रन्थ पर निम साधु को के बल एक ही टीका मुद्रित है। निम साधु इवेताम्बर जैन भित्तुक था ग्रौर शालिभद्र का शिष्य था। उसने टीका का समय ग्रन्थान्त में विक्रमाब्द ११२५ (१०६६ ई०) लिखा है—

'पस्त्रविंशति संयुक्तै रेकादशसमावृतैः । विक्रमात्समतिकान्तैः प्रावृषीदं समर्थितम्, ।

इस पर एक टोका वल्लभदेव की भी है जो निम साधु से प्राचीन है। किन्तु वह अनुपलब्ध है। वल्लभदेव ने माघ की टीका में (४१२१ और ६१२८ में) स्पष्ट किया है कि वह राजानक आनन्ददेव का पुत्र काश्मीरी था। इसने कालिदास और रलाकर आदि के प्रन्थों पर भी टीकाएँ लिखी हैं। इसका समय संजवतः दशमी शताब्दी का उत्तराह्य है। इसके पौत्र कैय्यट ने आनन्दवर्धनाचार्य के देवीशतक पर सन् १७७ ई०में टीका लिखी है। यह वल्लभदेव सुभाषितावली के लेखक १६वीं शताब्दी के वल्लभदेव से भिन्न है।

<sup>-:\*:-</sup>

# ध्वनिकार एवं श्री आनन्दवर्धनाचार्य

श्रीर

#### उनका ध्वन्यालोक

्धंचिनिनातिगभीरेगा त्रानन्दवर्धनः कस्य काव्यतत्वनिवेशिना । नासीदानन्दवर्धनः'।

—राजशेखर ।

ध्वन्यालोक के कारिकाकार अज्ञातनामा ध्वनिकार और वृत्तिकार श्री आनन्द-वर्धनाचार्य का स्थान भामह त्रादि साहित्याचार्यों में सर्वोच्च स्रौर महत्वपूर्ण है। इन्होंने साहित्य-संसार में वस्तुतः युगान्तर उपस्थित कर दिया है। इनके प्रथम भामह त्रादि द्वारा सभी प्रन्थों में ग्रलङ्कार सिद्धान्त का ही सर्वत्र प्राधान्य था। रीति को प्रधानता देनेवाला वामन भी त्रालङ्कारों को गुणों का--जिनपर रीति सिद्धान्त अवलम्त्रित है - अतिशय-कारक स्वीकार करता है। किन्तु ध्वनिकारों ने ध्वनि-सिद्धांत का अपूर्व प्रतिपादन करके केवल अलंकार-सिद्धांत को ही नहीं, काव्य के अन्य सभी सिद्धांतों की प्रधानता को दवाकर काव्य में व्वनि का ही सर्वत्र साम्राज्य स्थापित कर दिया है। यहाँ तक कि रससिद्धांत की-जिसको महामुनि भरत ने सर्वप्रधान बताया है, इन्होंने प्रधानता स्वीकार करते हुए भी अपनी अपूर्व प्रतिभा के महत्वपूर्ण विवेचन द्वारा बड़ी मार्मिकता से इसे ध्वनि के ही ब्रान्तर्गत ध्वनि का एक प्रधान भेद स्पष्ट रूप से प्रदर्शित कर दिया है। इसीलिये ध्वन्यालोक का साहित्य-शास्त्र में सर्वोच्च स्थान है। यह प्रनथ कतिपय उन प्रनथीं में है जिनमें यथार्थ मौलिकता का सार्वत्रिक साम्राज्य है। इस ग्रन्थ के सिद्धांती को प्रायः सभी साहित्याचार्यों ने बड़े संमान के साथ मान्य किया है। परिडतराज जगन्नाथ ने भी, जिन्होंने प्रायः सभी साहित्याचार्यों की लगे हाथ बड़ी तीव्र त्रालोचना की है, ध्वन्यालोक के सिद्धांत सादर मान्य किये हैं। यही नहीं किंतु-'ध्वनिकृतामालङ्कारिकसरिए व्यवस्थापकत्वात्' (रसगङ्गाधर पृ० ४२५) यह कह-कर ध्वनिकारों के सिद्धांतों को ब्राइश-रूप भी स्वीकार किया है।

ध्वन्यालोक में चार उद्योत हैं, उनमें १२६ कारिकाएँ हैं। श्रौर वृत्ति में श्रत्यन्त महत्वपूर्ण श्रौर मार्मिक श्रालोचनात्मक विवेचन द्वारा ध्वनि सिद्धांत का प्रतिपादन किया गया है। यह ग्रन्थ काव्यमाला में निर्णयसागर प्रेस में मुद्रित हुआ है। मुद्रित ग्रन्थ में तीन उद्योतों पर श्री श्रिमिनवगुप्ताचार्य कृत 'लोचन' व्याख्या है श्रौर चतुर्थ उद्योत मूल मात्र है। इसका प्रधान विषय-निरूपण इस प्रकार है—

- (१) प्रथम उद्योत की २२ कारिकात्रों में ध्विन की स्थापना की गई है।
- (२) दितीय उद्योत की ३६ कारिकान्नां में ध्विन के भेद—ग्रविवित्त वाच्य, विवित्ति वाच्य ग्रादि, रसवदादि ग्रलङ्कार, माधुर्यादि तीन गुण, श्रुतिकटु ग्रादि कुळ दोष, ध्वन्यात्मभूत ग्रलङ्कार, त्रानुकरणात्मक ध्विन, ग्रलङ्कारध्विन ग्रीर ध्वन्याभास ग्रादि निरूपण है।

(३) तृतीय उद्योत में ५४ कारिकात्रों में पद-वाक्य-व्यक्तकता, संघटना रसौचित्य, गुणीभूतव्यक्षय, वाच्यालंकार श्रौर ध्वनि-संसृष्टि का निरूपण है।

(४) चतुर्थ उद्योत में १७ कारिकान्नों में ध्विन का उत्कर्ष स्रौर काव्य-मार्ग का स्रानत्य प्रदर्शित किया गया है।

#### ध्वन्यालोक के लेखक

ध्यन्यालोक की रचना में तीन श्रंश हैं—मूल कारिकाएँ, वृत्ति श्रौर उदा-हरण । उदाहरण तो तत्कालिक प्रचलित प्रथानुसार प्रायः ग्रन्थान्तरों के उद्धृत हैं। किन्तु कारिका श्रौर वृत्ति के प्रणेता के विषय में यह एक जटिल प्रश्न है कि कारिका श्रौर वृत्ति दोनों का प्रणेता एक ही है, या दो निन्न भिन्न ? इस विषय में ध्वन्यालोक के उत्तरकालीन ग्रन्थकार—जिन्होंने इस ग्रन्थ की कारिकाएँ श्रौर वृत्तियों के उद्धरण श्रथवा इसके सिद्धांत उद्धृत किये हैं, वे दो समूहों में विभक्त हैं। एक समूह के द्वारा कारिकाकार श्रौर वृत्तिकार की भिन्नता प्रतीत होती है श्रौर दूसरे समृह द्वारा इनका एकीकरण ज्ञात होता है।

इस विषय में ग्रन्य प्रन्थों के उल्लेखों के प्रथम इस प्रन्थ के श्रन्तरङ्ग उपलब्ध ग्राधारों पर विचार किया जाता है, तो मुद्रित प्रन्थ के सम्पादकीय वक्तव्य द्वारा विदित होता है, कि इसके प्रकाशक महाशयों ने तीन हस्तलिखित प्रति संग्रह की थीं, उनमें काश्मीर ऋौर पूना के भएडारकर लाइब्रेरी की दोनों प्रतियों में वृत्तिकार के ब्रान्तिम दो रलोकों के प्रथम

'इत्यानन्दवर्धनाचार्यविरचिते सहदयालोके काव्यालङ्कारे ध्वनि प्रतिपादने चतुर्थ उद्योतः समाप्तः । हान कि का का का का का

यह लेख ऋधिक है। ऋौर तीसरी प्रति, जो माइशोर की, ताडपत्र पुस्तक की 

'इति श्री राजानक श्रानन्दवर्धनाचार्यविरचिते सहदयालोक नाम्नि काव्यालङ्कारे चतुर्थः उद्योतः' यह लेख है। ग्रीर मुद्धित पुस्तक में भी ग्रन्थ समाप्ति पर ग्रन्तिम श्लोक के प्रथम श्लोक में -

काव्याख्येऽखिलसौख्यधास्ति विबुधोद्याने ध्वनिर्दर्शितः'। यह कहा गया है। तथा 'लोचन' व्याख्या के प्रारंभ में अभिनवगुताचार्य ने भी प्रथम पद्य में— कि । ए जान के लिए में हैं ने मार्ग के नाम है । गई

'सरस्वत्यास्तत्वं कविसहृद्यताख्यं विजयतःम्'। श्रौर दूसरे पद्य में—

्यत्किञ्चिद्यमुरणन्सुटयामिकाव्या-भविकाञ्च लोकं सुलोचनियोजनया जनस्य । ऐसा लिखा है इसके सिवा तृतीय उद्योग की ५३वीं मूच कारिका में भी कहा है—

'शब्दतत्वाश्रयाः काश्चिदर्थतत्त्रयुजोऽपराः। वृत्तयोऽपि प्रकाशन्ते ज्ञातेऽस्मिन्कांव्यलज्ञाणे' इनके अतिरिक्त अभिनवगुप्ताचार्य ने नाट्यसास्त्र की 'अभिनवभारती' टीका में भी-

'तच्च मदीयादेव तद्विवरणात्सहृदयालोचनाद्वधारणीयम्' प्रकार के अप कार्य के लिए ( श्रू भा० प्र० ३४४ )

इन वाक्यों द्वारा ऋनुमान होता है कि कारिकात्मक मूल-ग्रन्थ का नाम संभवतः 'सहृदय या काव्यध्वनि' अथवा केवल 'काव्य' या 'ध्वनि' रहा हो । अप्रैर उनपर चृत्ति लिख कर श्री ग्रानन्दवर्धनाचार्य ने वृत्ति की संज्ञा 'त्रालोकं' रखकर इसकी 'सहृद्यालोक' या 'कान्यालोक' ग्रथवा 'ध्वन्यालोक' संज्ञा प्रदान की हो। ग्रभिनव-भारती में 'सहदयालोक' नाम के सिवा 'ध्वन्यालोक' का नामोल्लेख भी है-"यदाह—'या व्यापारवती रसात्रसियतुं' इत्यादि ध्वन्या ३" ( ग्रा० भा पृ० ३०१ )

जो कुछ हो, यह तो निस्सन्देह है कि 'सहुर्य' के साथ ध्वन्यालोक प्रन्थ का सम्बन्ध प्रणेता के रूप में या ग्रन्थ-संज्ञा के रूप में श्रवश्य है। क्योंकि 'ग्रमिधावृत्तिमातृका' के लेखक मुकुल ने भी—जो ग्रमिनवगुप्ताचार्य का पूर्ववर्ती है, ग्रीर जिसका समय लगभग सन् ६२५-६४० ई० है, लिखा है-

(१) 'तथाहि तत्र विविच्चतात्यपरता सहद्यैः काज्यवर्त्मनि निरूपिता' (अ० मा० पृ० १९)

(२) 'लत्त्रणामार्गावगाहिस्वं तु ध्वनेः सहद्यैन तन्तयोपवर्णितस्य विद्यत इति'। ( अ० मा० पृ० २१ )

श्रीर मुकुल के शिष्य, उद्भट पर लघुवृत्ति के लेखक प्रतिहारेंदुराज ने भी कहा है— वाञ्ये किस्तरसहद्ये केश्चित्सहद्ये 'नन् यत्र ध्वीनर्नाम व्यञ्जकत्रभेदातमा वाव्यधर्मोऽभिहितः'।

( काब्याल० सारसंग्रह पृ० =५ बांबे सीरीज )

इन वाक्यों द्वारा भी इसकी पुष्टि होती है कि 'सहृदय' से ध्वनि विषयक नवीन सिद्धांत का संबंध अवश्य था। संभव है लेखक के नाम से ही इस प्रनथ को "सहृदय' संज्ञा दी गई हों।

लोचन व्याख्या के लेखक ग्रामनवगुताचार्य, कारिका श्रीर वृत्ति के लेखक भिन्न भिन्न मानते हैं--

उक्तमेव ध्वनिस्वरूपं तदाभासविवेकहेतुतया वारिका-वारोनुवद्तीत्यभिप्रायेगा वृत्तिकृदुपरकारं द्दाति' (ध्व० टीका पृ० १२२)

केवल यही नहीं और भी अनेक स्थलों पर (ध्व॰ टीका पृष्ठ १, ८, ५६, ६०, ७१, १०४ आदि में) लोचन में कारिकाकार और वृत्तिकार की पृथक्ता दिखाई है। यही क्यों, और देखिये—

'एतत्तावत्रिभेदत्वं न कारिकाकारेण कृतं वृत्तिकारेणतुदर्शितं'। (ध्व० टी० ए० १२३)

'कारिकाकारेण पूर्व व्यतिरेक क्तः'''। वृत्तिकारेणतु अन्वयपूर्वको व्यतिरेक इतिशैली मनुकर्तुमन्वयः पूर्वमुपातः'। (ध्व० टी० ए० १३०-३१)

इत्यादि अनेक स्थलों पर लोचन में कारिकाकार और वृत्तिकार की लेखन शैली में स्पष्टतया भेद प्रदर्शित किया गया है। इनके अतिरिक्त इस विषय में ध्वन्यालोक मूल प्रन्थ में भी एक स्थान पर एक संकेत दृष्टिगत होता है। तृतीय उद्योत की छुटौ कारिका की वृत्ति में कहा गया है कि ग्रव्युत्पत्ति कृत दोष कवि की प्रतिभा द्वारा कहीं कहीं छिप जाता है, इसके उदाहरण में महाकवि कालिदास द्वारा कुमारसंभव में वर्षित संभोगशृङ्गार का उल्लेख है। स्रोर इस विषय का निरूपण त्रागे कारिका प्रनथ में भी है, इसलिये वृत्तिकार ने लिखा है--'दर्शितमेवाग्रे" (ध्वन्या० पु० १३८) यहाँ यह ध्यान देने थोग्य है कि यदि वृत्तिकार ही कारिकान्त्रों का प्रणेता होता तो वह 'दर्शितं' इस प्रकार भूतकालिक प्रयोग त्रागे दिखाये जानेवाले प्रकरण के लिये न करके, भविष्य-कालिक प्रयोग करता अर्थात् यह कहता कि 'ग्रागे दिखाया जायगा'। किन्तु प्रतीत होता है कि कारिकाएँ उनके पूर्ववर्ती लेखक की थीं इसीलिये उस भूनकाल के लेखक के लिये 'दर्शितं' का प्रयोग किया है। श्रीर लोचन में भी 'दर्शितमग्रे' की व्याख्या में स्पष्ट यही लिखा हुन्ना है कि —'दर्शितमग्रे कारिकाकारेण'। निष्कर्ष यह है कि ध्वन्यालोक के उपलब्ध अन्तरङ्ग संदिग्ध संकेतों द्वारा तथा प्रतिहारें दुराज के और अभिनवगुताचार्य के वाक्यों द्वारा वृत्तिकार श्री आनंदवर्धनाचार्य से ध्वनिकारिका-कार भिन्न प्रतीत होते हैं। इसके अतिरिक्त राजरोखर भी-

'प्रतिभा श्रेयसी' इति त्र्यानन्दः तदाहुः— अव्युत्पत्तिकृतो दोषः शक्तया संत्रियते कवेः। यस्त्वशक्तिकृतस्तस्य स भटित्यवभासते ॥ (काव्य मी० पृ० १६)

इस उल्लेख द्वारा त्रानं इवर्धनाचार्य को वृत्तिकार बताता है। अच्छा, जक कि उपर्युक्त स्त्राधार कारिका के प्रणेता ध्वनिकार स्त्रीर वृत्ति के लेखक श्री स्त्रानंद वर्धनाचार्य को—दो भिन्न-भिन्न, स्वीकार करने के लिये मिलते हैं, तब दूसरी स्त्रोर इन दोनों का एकीकरण जिनके द्वारा प्रतीत होता है ऐसे उल्लेख भी बहुत से दृष्टिगत होते हैं। जैसे—

- (१) रुध्यक के 'त्रालङ्कारसर्वस्व' के टीकाकार समुद्रबंध ने (१२६५ ई०) रुध्यक के पूर्ववर्ती, कान्यशास्त्र के पांच सिद्धांतों के प्रवर्तकों का उल्लेख करते हुए त्रानंदवर्धनाचार्य को ध्वनि-सिद्धांत का प्रवर्तक बताया है ।
- (२) जल्हण ने स्किमुक्तावली में कुछ पद्य संदिग्धतया राजशेखर के नांम से उद्भत किये हैं उनमें—

'ध्वनिनातिगभीरेण काव्यतत्वनिवेशिना । आनंदवर्द्धनः कस्य नासीदानंदवर्द्धनः' ॥

इस पद्य में त्रानंदवर्धनाचार्य को ध्वनि-प्रवर्तक बताया है।

(३) महिमभट्ट ने (१०७५ ई०) ध्वन्यालोक की कारिका और वृत्ति दोनों ध्विनकार के नाम से उद्धृत की है, जैसे—

१ यह पद्य ध्वन्यालोक की वृत्ति में ( पृ० १३७ ) परिकर श्लोक के नाम से लिखा गया है।

२ देखो अलङ्कारसूत्र त्रिवेन्द्रम संस्क० ए० ९

३ देखो जर्नल श्राफ बांबे बांच रायल एशियाटिक सोसाइटा पुस्तक १७ ए० १३७।

'यथाथ' राज्दो वा' इत्यादि कारिका १।१३ ध्वन्या० पृष्ट ३३ स्रोर च्यक्तिविवेक पृ० १ ।

'सार्भूतोह्यर्थः स्वराब्देनाभिवेयत्वेन' वृत्तिः ध्वन्था० पृ० २३९, व्यक्तिविवेक पृ० १२।

- (४) राजानक कुन्तक ने भी (लगभग ६५० ई०) 'ताला जाग्रंति गुणा जालादे सिंह ग्राप्टि घेप्पंति'। इस पद्म को—जिसे ध्वन्यालोक (पृ० ६२) में श्रो ग्रानंदवधनाचार्य ने दृत्ति में स्वप्रणीत विषमवाण लाला का बताया है, ध्वनिकार के नाम से उद्धा किया है—'ध्वनिकारेण समर्थितः' (वक कि जीवित २।२६ पृ० ७०) ग्रार्थात् दृत्ति ग्रन्थ के लेखक का ही ध्वनिकार के नाम से उल्लेख करता है।
- (५) प्रतिहारेंदुराज (लगभग ६५० ई०) द्वारा दिये गये एक उद्धरण का जपर उल्लेख किया गया है, उसने उसी प्रकरण में ध्वनि सिद्धांत की विस्तृत त्रालोचना भी की है । जिसमें ध्वन्यालोक के वृत्तिकार को भी 'सहृदय' ही संज्ञा दी है। यहाँ तक कि ध्वन्यालोक वृत्ति में—'सर्वेंकशरण-मन्त्रयमधीशं धियां हरिं कृष्णम्' इत्यादि पद्य—जिनको त्रानंदवर्धनाचार्य ने 'यथाममैव' त्र्यांत् स्वयं प्रणीत स्पष्ट बताये हैं, उनका भी उल्लेख उसने 'सहृदय' कह कर ही कियां है।
- (६) चेमेन्द्र ने भी (१०७५ ई०) ध्वन्यालोक की 'श्रविरोधी विरोधी वा' इत्यादि मूल कारिका (३।२४ ए० ११२) को, 'तदुक्तं श्रानंदवर्द्धनेन' कहकर उद्भुत की है। श्रर्थात् चेमेंद्र भी श्रानंदवर्धनाचार्य का ही कारिकाकार के निर्माता के रूप में उल्लेख करता है।
- (७) हेमचंद्र ने भी (लगभग ११२५ ई०), 'प्रतीयमानं पुनरन्यदेव' इत्यादि

१ देखों काव्यालङ्कारसारसंग्रह बांबे सीरीज संस्करण पृ० ८५ से ९२ तक ।

२ देखो काव्यालंकारसारसंग्रह बोंबे सीरीज ए० ९०।

३ देवो श्रौचित्यविचार चर्चा पृ० १३४।

मूल कारिका (ध्वन्या० १।४ पृ० १४) को विवेक में (पृ० २६) श्री आनन्दवर्धनाचार्य के नाम से, और काव्यानुशासन (पृ० ११३, २३५) में 'विनयोन्मुखीकर्तुं' (ध्वन्या० ३।३० पृ० १७६) स्त्रीर 'स्त्रर्थान्तर गतिः काका' (ध्वन्या० ३।३६ पृ० २१२) इन दोनों कारिकास्रों को ध्वनिकार के नाम से उद्भृत किया है। स्त्रर्थात् इसने श्री स्नानंदवर्धनाचार्य स्नौर ध्वनिकार को एक ही माना है।

उपर्युक्त ब्राचार्यों के उत्तरकालीन प्रन्थों के उल्लेख इस विषय में उद्भृत करना अनावश्यक है, जब कि ध्वन्यालोक के निकटवर्ता उक्त प्रन्थकारों का ही एक मत नहीं है, जैसा कि ऊपर के अवतरणों से स्पष्ट है। तथापि पूर्वोक्त एक से चार तक के लेखकों की लेखनशैली में कुछ भिन्नता प्रतीत होने पर भी वस्तुतया मतैक्य ही है क्योंकि प्रथम के दोनों—समुद्रबन्ध और जल्हण—ने श्री आनन्दवर्धनाचार्य को ध्वनि का प्रवर्तक और तीसरे—महिमभट्ट—ने वृत्ति के लेखक को ध्वनिकार और चौथे—कुन्तक—ने वृत्ति और कारिकादोनों के लेखक को ध्वनिकार संज्ञा प्रदान की है अर्थात् इन चारों ने श्री आनन्दवर्धनाचार्य को केवल ध्वनि प्रवर्तक या ध्वनिकार बताया है न कि कारिकाकार। अतएव इसके द्वारा यह सिद्ध नहीं हो सकता कि वे आनन्दवर्धनाचार्य को कारिकाकार बताते हैं, अप्रथवा कारिकाकार और वृत्तिकार को एक मानते हैं।

श्रच्छा, श्रव पश्न यह हो सकता है कि क्या वृत्तिकार श्री श्रानन्दवर्धनाचार्य ध्विन प्रवर्तक या ध्विनकार नहीं हैं ? क्या केवल कारिकाकार ही इस उपाधि का एकमात्र श्रिधिकारी है ? यदि वस्तुत: देखा जाय तो ध्विन सिद्धान्त के प्रवर्तक तो कारिकाकार श्रीर श्री श्रानन्दवर्धनाचार्य दोनों ही नहीं कहे जा सकते हैं, जब कि ध्विनसिद्धांत इन दोनों ही के प्रथम भी प्रचलित था, जैसा कि ध्वन्यालोक के प्रारम्य हो में—

्र काव्यस्यात्मा ध्वनिरितिबुधैर्यः समाम्नात पूर्वः' ( पृ० २)

'बुधे कात्र्यतत्वविद्धिः कात्र्यास्यात्माध्वनि-रिति संज्ञितः परम्परया यः समान्नातः

(四日)

यह कहा गया है ग्रौर इससे स्पष्ट है कि ध्वन्यालोक के पूर्व भी ध्वनि विषय पर त्र्यनेक विद्वानीं द्वारा विवेचन किया गया है। किन्तु संभवतः इस सिद्धांत को स्वतंत्र ग्रन्थ रूप में इसके पूर्व किसी के द्वारा सम्बद्ध नहीं किया गया था। जैसा कि इस कारिका और दृत्ति की व्याख्या लोचन में कहा गया है—'विनापि विशिष्टपुस्तकेषु विवेचनादित्यभिप्रायः' (ध्वन्या० टीका पृ० ३ ) इसके द्वारा स्पष्ट विदित होता है कि पूर्व विद्वानों के ध्वनि-सिद्धांत-विषयक वाक्य यत्र तत्र बिखरे हुए थे, सबसे प्रथम कारिकाकार ने ही स्वतंत्र-ग्रन्थ रूप में ध्वनि सिद्धांत का प्रति-पादन किया है इसीलिये कारिकाकार को ध्वनि-प्रवर्तक कहा जाता है, यद्यपि उसने वस्तुतः पूर्वं के ध्वनि-सिद्धांतवादियों का प्रतिनिधित्व ही किया है। सत्य तो यह है कि यदि इन च्रल्पसंख्यक कारिकाच्यों पर श्री स्थानन्दवर्धयाचार्य द्वारा विवेचनात्मक गंभीर एवं स्रोजपूर्ण विस्तृत वृत्ति न लिखी जाती तो क्या यह संभव या कि इस ग्रन्थ की केवल मूल कारिकात्रों द्वारा इस सिद्धांत को इतना महत्व प्राप्त हो सकता ? ऐसी परिस्थिति में जिस श्री त्रानन्दवर्धनाचार्य की वृत्ति द्वारा साहित्य च्रेत्र में ध्वनि-सिद्धांत अपना एकाधिपत्य स्थापित करने में समर्थ हो सका है, वह वृत्तिकार क्या कारिकाकार के समान ध्वनि-प्रवर्तक अथवा ध्वनिकार की उपाधि का अधिकारी नहीं ? यदि ऐसा माना जाता तो वस्तुतः श्री त्रानन्दवर्धनाचार्य के साथ कृतन्नता होती, किन्तु कृतज्ञ विद्वानों द्वारा ऐसा क्यों हो सकता था, इसीलिये उन्होंने ध्वनिकार की उपाधि से श्री ब्रानन्दवर्धनाचार्य को भी विभूषित करके त्रपना कर्तव्य पालन किया है। इसी को लच्य में रख-कर त्राचार्य मम्मट ने भी दोनों के लिये ही 'ध्वेनिकार' का प्रयोग किया है, जब कि उसने—'व्यञ्जन्ते वस्तुमात्रेण् ः इति 'ध्वनिकारोक्तदिशा' (का॰ प्र॰ पृ॰ २५५) त्रौर 'तदुक्तं ध्वनिकृता—सगुणीभूतव्यङ्गयौ .....' (का० प्र० पृ० २५७) इन कारिकाओं के साथ ध्वनिकार का नामोल्लेख किया है, तब उसी

प्रकार ध्वन्यालोक के 'ग्रमौचित्याहते नान्यद् .....' (कान्यप्रकाश पृ० ५४०) इस ( ध्वन्या० पृ० १४५ ) वृत्तिगत पद्य का भी ध्वनिकार के नाम से उल्लेख किया है। त्र्याचार्य मम्मट के विषय में यह तो कहा ही नहीं जा सकता कि वह कारिका और वृत्ति का लेखक एक ही समभता था क्योंकि जिस अभिनवगुताचार्य ने ध्वन्यात्रोक की लोचन टीका में कारिकाकार श्रौर वृत्तिकार को स्पष्टतया भिन्न बताया है, ( जैसा कि ऊपर के उद्धरणों से स्पष्ट है ) उस (ग्रमिनव॰) से ग्राचार्य मम्मट केवल परिचित ही नहीं था, किंतु वह (मम्मट) अभिनवगुप्ताचार्य को संभवतः अपना आचार्य भी व्यक्त करता है। अतएव इसके द्वारा निर्विवाद सिद्ध होता है कि त्राचार्य मम्मट ने यह जानते हुए भी कि—कारिकाकार श्रौर वृत्तिकार भिन्न भिन्न हैं, दोनों के लिये 'ध्वनिकार' उपाधि का प्रयोग किया है। अतएव अन्य लेखकों द्वारा भी ऊपर के अवतरणों में ऐसा उल्लेख किया जाना कोई त्राश्चार्य-कारक नहीं हो सकता। इसी प्रकार ऊपर की पाँचवीं संख्या के प्रतिहारेन्दुराज द्वारा 'सहृद्य' का प्रयोग भी 'सहृद्यैः' बहुवचन में किया गया है, न कि 'सहृदयेन' इस प्रकार एक वचन से अर्थात ध्वनिकार और वृत्तिकार त्रानन्दवर्धनाचार्य दोनों के लिये ही है। त्रातएव इन पाँचों के द्वारा किये गये उल्लेख का तो इस प्रकार समाधान हो जाता है। अब रहे छुठे और सातवें - च्रेमेन्द्र ग्रौर हेमचन्द्र । इनके द्वारा यद्यपि कारिकात्रों के साथ श्री त्रानंदवर्धनाचार्य का नामोल्लेख किया गया है, किन्तु प्रतीत होता है कि इस-प्रकार के उल्लेख करनेवाले ग्रन्थकर्ता ग्रां द्वारा कारिका और इति के लेखक के विषय में सूद्भ विचार नहीं किया गया है ऋौर न उन्हें इसपर विचार करने की ऋावश्य-कता ही थी। ऐसे लेखकों को तो ध्वन्यालोक के सिद्धांत अपने अन्थ में उद्भृत करना मात्र ही त्राभीष्ट था-न कि उसके लेखक के विषय में निर्णय करना। एतावता इनके उल्लेखों द्वारा ध्वन्यालोक की कारिका और वृत्ति के लेखक के निर्ण्य के लिये कुछ सहायता नहीं प्राप्त हो सकती । ऐसी स्रवस्था में ध्वन्यालोक के टीकाकार अभिनवगुप्ताचार्य के मतानुसार कारिका और वृत्ति के भिन्न भिन्न लेखक मानना ही उचित है।

श्रच्छा, श्रव एक प्रश्न यह होता है कि ध्वन्यालोक का कारिकाकार, श्री श्रानन्दवर्धनाचार्य से भिन्न है, तो वह कौन है? इसके लिये कोई विश्वसनीय साधन नहीं है। यदि प्रन्थ के श्रन्तरङ्ग उल्लेख द्वारा—जैसा कि ऊपर श्रनुमान किया गया है— 'सहृदय' को कारिकाकार माना जाय तो इसमें भी एक प्रवल विरोध है— श्रीभनवगुताचार्य ने 'सहृदय' पद को व्याख्या में कहीं भी कारिकाकार से सम्बन्ध प्रदर्शित नहीं किया है, किंतु 'सहृद्य' की स्पष्टता यहीं की है—

'ये तादृशपूर्वकाव्यरूपतया जानन्ति त एव सहृद्याः' (ध्वन्या० लोचन ए० ७)

और कारिका के प्रणेता के लिये आज्ञातनामा 'कारिकाकार' का ही प्रयोग किया है, अतएव यह प्रश्न निरुत्तर ही रहता है।

### ध्वन्यालोक का समय

ध्वन्यालोंक को कारिका के लेखक ध्वनिकार के समय पर तो अधिक क्या कहा जा सकता है, जब उसका नाम ही निश्चित नहीं है, केवल यही अनुमान हो सकता है कि कारिकाकार संभवतः श्री आनंदवर्धनाचार्य से २ या ३ शताब्दी से आधिक प्राचीन नहीं। यदि इस बात पर ध्यान दिया जाय, और ध्यान देना उचित भी है, कि ध्वनि-सिद्धांत को पूर्ण महत्व श्री आनंदवर्धनाचार्य द्वारा वृत्ति लिखे जाने पर उपलब्ध हुआ है, तो यह भी संभव है कि कारिका प्रन्थ भामह और दर ही आदि के समकालीन या उनके निकटवर्ती कुछ आगे पीछे लिखा गया है, क्योंकि ध्वनि के विषय में भामहादि द्वारा कुछ भी संकेत नहीं किया गया है।

## श्री त्रानन्दवर्धनाचार्य

with while the said of the said of the

#### परिचय श्रीर समय

वृत्तिकार श्री आनंदवर्धनाचार्य का व्यक्तिगत परिचय, ध्वन्यालोक की एक इस्तलिखित प्रति के—जो इण्डिया औषिस में है, तृतीय उद्योत के अन्त में यह मिलता है कि वह ऋपने पिता का नाम लोडोपाध्याय या चौथे उद्योत के ऋपितम पद्य में जोलोपाध्याय बतलाते हैं । किन्तु श्री ऋपनंदवर्धनाचार्य के देवी इतक के १०१ वें श्लोक द्वारा यह 'नोणा' के पुत्र प्रतीत होते हैं । ऋपैर लोडोपाध्याय एवं जोलोपाध्याय के उल्लेख का कारण लिपिभ्रम प्रतीत होता है।

श्री त्रानंदवर्धनाचार्य का समय तो सरलता से निश्चित हो जाता है। कल्ह्ण ने लिखा है—

> 'मुक्ताकणः शिवस्वामी कविरानन्दवर्धनः, प्रथां रत्नाकरश्चागात्साम्राज्येऽवन्तिवर्माणि'।

> > -राजतरक्रिणी ५।३४

इसके अनुसार श्री आनंदवर्धनाचार्य काश्मीर के राजा अवन्तिवर्मा के राज्यकाल में (सन् ८५७-८८४ ई०) विद्यमान थे। और लगभग सन् ६२५ ई० के राजशेखर ने काव्यमीमांसा में इनका नामोल्लेख किया है। और श्री आनंदवर्धनाचार्य ने लगभग सन् ८०० ई० के लेखक आचार्य उद्घट का ध्वन्यालोक वृत्ति में उल्लेख किया है जैसा कि उद्घटाचार्य के निवन्ध में पहिले दिखा चुके हैं। अतः श्री आनंदवर्धनाचार्य का समय संभवतः सन् ८०० से ८६४ ई० के मध्य में सन् ८५० ई० के लगभग है।

श्री त्रानंदवर्धनाचार्य ने ध्वन्यालोक की वृत्ति के श्रातिरिक्त श्रीर भी कितने ही ग्रन्थ लिखे हैं, जिनमें त्रार्जुनचरित्र तथा विषमवाणलीला का नामोल्लेख इन्होंने स्वयं ध्वन्यालोक की वृत्ति में किया है 3। इनका देवीशतक तो काव्यमाला

१ देखो मुद्रित ध्वन्यालोक का संपादकीय लेख—एतिष्पतुश्च 'नोण' इति नामासीदित्येतत्प्रणीसदेवीशतकतो बुध्यते ।

२ देखो श्री काणे की साहित्यदर्पण की श्रंमेजी भूमिका पृ० ६९।

३ श्रर्जुनचरित्र का उल्लेख ध्वन्यालोक पु० १४८ भौर विषमवायालींला का ध्वन्यालोक पु० १५२, २४१ में है।

में मुद्रित भी हो गया है। श्रौर धर्मकीर्ति के 'प्रमाणविनिश्चय' की टीका भी इन्होंने लिखी है। यह काश्मीरी थे यह तो इनकी राजानक उपाधि द्वारा ही स्पष्ट है।

ध्वन्यालोंक पर श्री श्रमिनवगुताचार्य कृत 'लोचन' व्याख्या मुद्रित हो चुकी है। श्रीर लोचन व्याख्या द्वारा विदित होता है कि ध्वन्यालोंक पर एक चन्द्रिका नाम की धीका भी श्रमिनवगुताचार्य के किसी पूर्वज द्वारा लिखी गई है। उसपर श्रमिनवगुताचार्य ने लोचन में—'इत्यलं निजपूर्वजसगोत्रैः साकं विवादेन' इत्यादि वाक्यों द्वारा श्राचेप भी किया है?। श्रमिनवगुताचार्य श्रौर उनकी लोचन व्याख्या के विषय में श्रधिक उल्लेख श्रागे कालक्रम के श्रनुसार श्रभिनवगुताचार्य के प्रकरण में किया जायगा।

# मुकुलभट्ट श्रीर श्रभिधावृत्तिमात्रिका

मुकुल की अभिधावृत्तिमात्रिका में केवल १५ कारिकाएँ है। उनपर स्वयं मुकुल को हो विस्तृत वृत्ति लिखी है। इसमें वाच्यार्थ (मुख्यार्थ) और लच्यार्थ एवं अभिधा और लच्या मात्र का निरूपण किया गया है। यह प्रन्थ छोटा होने पर भी महत्वपूर्ण है। मुकुल भट्ट का यद्यपि अन्य कोई प्रन्थ उपलब्ध नहीं है, किर भी मुकुल का स्थान साहित्यत्तेत्र में उल्लेखनीय अवश्य है। उद्भटाचार्य के काव्यालङ्कारसारसंग्रह पर लघुवृत्ति व्याख्या के लेखक श्री प्रतिहारेन्दुराज जैसे विद्वान् ने लघुवृत्ति के अंतिम पद्य में मुकुल का अपने आचार्य रूप में गौरव के साथ उल्लेख किया है।

अभिधावृत्तिमातृका के ग्रांतिम पद्य में मुकुल ने ग्रपने पिता का नाम कल्लट मह बताया है। भट्ट कल्लट काश्मीर के राजा ग्रवन्तिवर्मा का समा-परिडत था जैसा कि राजतरंगिणी के—

१ देखिये ध्वन्यालोक के प्रथम धौर तृतीय उद्योत की खोचन ज्याख्या के अन्तिम श्लोक।

२ देखिये, लोचन व्याख्या पृ० १२३, १७४, १७८, १८५।

### 'श्रनुप्रहायं लोकानां भट्टाः श्री कल्लटाद्यः । श्रवन्तिवर्मणः काले सिद्धा भुवसवातरन् ।'

—राजतरिक्षणी पाइइ इस पद्य में कहा गया है। ग्रवन्तिवर्मा का समय सन् ८५७-८८४ ई० है। इसके द्वारा मुकुल का समय ई० सन् की नवम शताब्दी का श्रन्तिम चरण या दशवीं शताब्दी के प्रारम्भ में माना जा सकता है।

-:0:-

### राजशेखर और उसकी कान्यमीमांसा

'वभूव बल्मीकभवः पुराकविस्ततः प्रपेदे सुवि भर्तृमेएठताम्। स्थितः पुनर्यो भवभूतिरेखया स वर्तते सम्प्रति राजशेखरः'। —बालभारत १।१३

काव्यमीमांसा रस, रीति अथवा अलङ्कार आदि किसी विशेष विषय का प्रत्थ नहीं। किन्तु इसमें काव्य के सारे प्रयोजनीय विषयों का एक नवीन किन्तु अत्यन्त सारगिनत आलोचनात्मक शैली द्वारा विवेचन किया गया है। अतएव यह अन्य काव्य-शिक्षा-विषयक अत्यन्त महत्वपूर्ण और उपयोगी है। खेद है कि १८ अधिकरणों में पूर्ण होनेवाले इस महाअन्य का केवल एक 'कविरहस्य' नामक प्रथम अधिकरण ही उपलब्ध हो सका है जो गायकवाड़ सीरीज में मुद्रित हुआ है। इस अधिकरण में १८ अध्याय हैं। इसका विषय-विवरण संविष्ठतया भी विस्तार-भय से हम यहाँ नहीं दे सकते। इसका विषय-विवेचन अपूर्व और पाण्डित्य-पूर्ण है। संत्तेष में यही कहना पर्याप्त है कि यह अपूर्व अनेक विषयों का भाण्डागार है। इसका जो कुछ अंश उपलब्ध है, उसी में काव्य-मर्मशों के लिये ऐसी विलक्षण सामग्रियों का समावेश है, जो अन्यत्र किसी अन्य में उपलब्ध नहीं हो सकतीं। इसके भौगोलिक वर्णन से स्पष्ट है कि राजशेखर इस

१ देखो उन्नट के काव्यालङ्कारसारसंग्रह (बांबे सोरीज) की खंग्रेजी भूमिका, पृ० १४।

विषय का भी अच्छा जाता था। यह अन्य अधिकांश में कौटिल्य के अर्थशास्त्र एवं वात्स्यायन के कामसूत्र की शैली पर है। यह क्षिष्ट होने पर भी अति-मधुर और हृदय-प्राही है। राजशेखर इस अन्य के सम्पूर्ण लिखने में कृतकार्य हो सका या नहीं, यह भी अनिश्चित है। सम्पूर्ण प्रन्थ, जैसा कि इसके प्रथम अध्याय में संकेत है, न भी लिखा गया हो, तो भी यह तो नहीं कहा जा सकता कि केवल इसका उपलब्ध एक अधिकरण ही लिखा गया है। क्योंकि अलङ्कार-शेखर में केशव मिश्र ने—'तदाह राजशेखर:—समानमधिकं न्यूनं' इत्यादि दो क्षोक उपमा प्रकरण में (अलङ्कार शे॰ मरीचि ११ पृ॰ ३२) और—'राजशेखरखु—उत्पाटितैर्नभोनीतैः ''' यह पद्य (अलङ्कार शे॰ मरीचि १६ पृ॰ ६७) समस्या-पूर्ति प्रकरण में उद्भृत किये हैं पर ये काव्यमीमांसा के उपलब्ध प्रथमाधिकरण में नहीं हैं। संभवतः केशव मिश्र द्वारा प्रथम दोनों पद्य काव्यमीमांसा के उपमालङ्कार अधिकरण से और तीसरा पद्य वैनोदिक अधिकरण से लिया गया हो, क्योंकि मुद्रित प्रथम अधिकरण में इन अधिकरणों के लिखे जाने का उल्लेख राजशेखर ने किया है।

राजशेखर ने कान्यमीमांसा में त्रापने पूर्ववर्ती त्रानेक प्रनथकारों के सिद्धांत त्रौर उनके ग्रंथों के उदाहरण उद्भृत किये हैं, जिनमें श्री भरतमुनि, श्री त्रानंद-वर्षनाचार्य, उद्भट, मंगल, कद्रट, वाक्पतिराज, वामन त्रादि साहित्याचार्य त्रौर कालिदास, त्रामक, भारिव, वाण, भवभूति, भट्ट नारायण, माघ, मयूर, त्रादि महाकवि उद्धेखनीय हैं।

राजरोखर श्रपने को कविराज बताता है, न कि महाकवि । उसने कवियों को दस श्रेणियों में विभक्त किया है, जिनमें उसने छठी श्रेणी में महाकवि का श्रौर इससे उच सातवीं श्रेणी में कविराज का स्थान निर्दिष्ट किया है। कविराज की स्पष्टता में उसने कहा है—

'यस्तु तत्र तत्र भाषाविशेषेतेषु प्रयन्धेषु तस्मितस्मिश्चरसे स्वतंत्रः स कविराजः । ते यदि जगत्यपि कतिपये'। (कान्यमीमांसा ए० १९) वस्तुतः काव्यमीमांसा के लेखक का ग्रापने को इस वाक्य के श्रनुसार कविराज की श्रेणी का ग्राधिकारी बताना श्रात्युक्ति या गर्वोक्ति नहीं कही जा सकती। यद्यपि राजशेखर ने स्वयं श्रपने को कविराज बताकर गर्वोक्ति श्रवश्य की है, पर संस्कृत के सुप्रसिद्ध कवियों के लिये यह नयी बात नहीं, जबिक कविशेखर कालिदास जैसे कतिपय विनीत कवियों की श्रपेद्धा श्रपने विषय में गर्वोक्ति करनेवाले प्रसिद्ध कवियों की संख्या कहीं श्रिधिक है।

'कपूरमञ्जरी' सिट्टका द्वारा विदित होता है कि राजशेखर ने बाल रामायण श्रीर बाल भारत की संज्ञा में बाल राब्द का प्रयोग संभवतः इसिलये किया है कि राजुशेखर की ये दोनों कृतियाँ बाल्यावस्था की हैं। श्रीर कपूरमञ्जरी तथा काव्य-मीमांसा में उसने श्रपने को कविराज की उपाधि से उल्लेख किया है।

राजशेखर ने काव्यमीमांसा के य्रतिरिक्त बालभारत (या प्रचण्ड पाण्डव), बाल रामायण नाटक त्रौर कर्पूरमंझरी सहक लिखा है, जो मुद्रित हो गये हैं। इनके सिवा विद्धशालभिक्षका नाटक भी लिखा है। हेमचंद्र ने (काव्यानु० ए० ३३५) इसके हरिविलास ग्रंथ का नामोल्लेख भी किया है। त्रौर काव्यमीमांसा में (ए० ६८) इसने स्वयं त्रपने एक मुवनकोष ग्रंथ का भी नामोल्लेख किया है।

चेमेन्द्र के कविकएठामरण एवं श्रीचित्यविचारचर्चा में, महाराज भोज के सरस्वतीकएठामरण में, हेमचंद्र के काव्यानुशासन विवेक में; वारमष्ट के काव्यानुशासन में श्रीर केशव मिश्र के श्रलङ्कारशेखर श्रादि में जो काव्ययोनयः, श्रर्थ-व्याप्ति, परकीय-काव्यहरण, कवि-समय, श्रीर देश काल श्रादि का जो कुछ न्यूना-धिक वर्णन दृष्टिगत होता है, वह सब काव्यमीमांसा पर ही निर्भर है, श्रतएव उक्त सभी श्रंथकर्ता राजशेखर के श्रत्यन्त ऋणी हैं। हेमचन्द्र ने तो काव्यमीमांसा का लगभग चतुर्थांश श्रपने ग्रंथ में समावेश कर लिया है, यहाँ तक कि ७, ६, १३,

३ 'बालकविः कविराजो निर्भयराजस्य तथोपाध्यायः । इत्येत्तस्य परम्परया त्र्यात्मा माहात्म्यमारूदः ॥ कर्पूरमञ्जरी १।९ ।

१७ और १८ अध्यायों में इसके बड़े बड़े अवतरणों का सब का सब अंश प्रायः अविकल—कुछ शब्दों का परिवर्तन करके ले लिया है।

#### राजशेखर का परिचय

राजशेखर महामंत्री दुर्दुक ग्रथवा दुहिक ग्रौर शिलावती का पुत्र था श्रौर यायावरीय वंश के श्रकालजलद किव का प्रयौत । यायावरीय वंश में ही मुरानंद, तरल श्रौर किवराज जैसे प्रसिद्ध विद्वान् श्रौर किव उत्पन्न हुए थे । इसने काव्य मीमांसा में श्रनेक स्थलों पर यायावरीय मत का उन्नोख किया है । श्रौर स्वयं श्रपना भी इसने निजवंश-स्चक 'यायावरीय' की व्यापक उपाधि द्वारा उन्नोख किया है । यद्यपि स्वर्गीय महामहोपाध्याय पं ० दुर्गाप्रसाद जी ने कर्प्रमन्तरी (काव्यमाला संस्करण ) की भूमिका में श्रौर श्री सी० डी० दलाल ने काव्यमीमांसा की भूमिका में लिखा है कि यह बाह्मण था या चित्रय इसका पता नहीं चल सकता । जबिक राजा महेन्द्रपाल का उपाध्याय होने के कारण इसे ब्राह्मण माना जा सकता है, तब इसकी पत्नी श्रवंतिसुन्दरी चौहाण वंश की चित्रया थी, र इसलिये इसका चित्रय होना भी कल्पना किया जा सकता है । किंतु 'यायावरीय' की उपाधि द्वारा ज्ञात

'स मूर्तो यत्रासीद्गुणगणइवाकालजलदः,

सुरानन्दः सोऽपि श्रवगणुटपेयेन वस्ता ।

न चान्ये गण्यन्ते तरलकविराजप्रभृतयो'

महाभागस्तस्मिन्नयमजनि यायावरकुले<sup>†</sup>॥

—बालरामायण १११३ २ राजशेखर ने कर्प्रमञ्जरी में लिखा है— 'चौहाणकुलमौलिमालिब्रा राजशेहरकहन्दगेहिणी। भत्तुणो किदिमवन्तिसुन्दरी सा पउज्जह्दुमेदमिच्छदि॥

( 3133 )

१ राजशेखर ने स्वयं लिखा है—

होता है कि यह ब्राह्मण ही था। राजशेखर की विद्धशालभिक्किका को टीका में नारा-यण दीचित ने १।५ की व्याख्या में 'यायावर' का ब्रार्थ देवल स्मृति के अनुसार एक प्रकार का गृहस्थ लिखा है—

'द्विविधोहि गृहस्थो यायावरः शालीनश्च' श्रौर त्राश्रमोपनिषद् में लिखा है—

> 'गृहस्थापि चतुर्विधा भवन्ति । वाताकवृत्तयः शालोनवृत्तयो यायावरा घोरसंन्यासिकाश्च'।

त्र्यौर 'यायावर' की व्याख्या में लिखा है-

'यायावरा यजन्तो याजयन्तोऽधीयाना ऋध्यापयन्तो दुद्तः प्रतिगृह्णन्तः'।

इस वाभ्य में जो यायावरों के छः कर्म वतंलाये गये हैं; वे मनु त्रादि स्मृतियों में ब्राह्मणों के लिये ही नियत हैं । श्रीमद्भागवत में भी यायावर वृत्ति ब्राह्मणों की ही वतलाई गई है । श्रातण्व यायावरीय राजशेखर का ब्राह्मण होना ही सिद्ध होता है । श्राव रहा यह कि उसकी पत्नी श्रावन्तिसुन्दरी च्रात्रिया थीं । च्रात्रिया स्त्री के साथ ब्राह्मणों का वैवाहिक सम्बन्ध पुराणेतिहासों में मिलता ही है । संभव है किसी विशेष कारण के उपस्थित होने पर राजशेखर ने ऐसा किया हो, किन्तु इस अप्राधार पर राजशेखर ब्राह्मणातिरेक जाति का सिद्ध नहीं हो सकता । इसकी पत्नी स्त्रवन्तिसुन्दरी भी बड़ी विदुषी श्रीर कवियत्रों थी । इसीके मनोस्झनार्थ ही राज-

श्रध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा।
 दानं प्रतिग्रहं चैव बाह्मणानामकलपयेत्।

<sup>—</sup>मनु० शाहर

२ वार्ता विचित्रा शालीनयायावरशिलोच्छनम् । विप्रवृत्तिश्चतुर्धेयं श्रेयसी चोत्तरोत्तरा ।

<sup>--</sup>श्रीमद्भा० ७।११।१६

शेखर ने कर्पूरमञ्जरी लिखी है । काव्यमीमांसा में इसके मत का भी ग्रानेक स्थलों पर उल्लेख है १

राजशेलर महाराष्ट्रीय प्रतीत होता है। बाल रामायण में इसने अपने प्रितामह अकालजलद के लिये 'महाराष्ट्रचूडामिण' का प्रयोग किया है। यद्यिष इसके—'ताडक्क बल्गनतरिक्क तगर डलेख ''''''' (काव्यमी० पृ०८), ख्रौर 'यो मार्गः परिधान '''''' (बा० रा० अंक १०।६०), इत्यादि वर्णन कान्यकुव्ज की रमण्यों के विषय में तथा 'शक्षत सुधामवसुधा' इत्यादि (बालरा० अंक १०।६८, ६९) कान्यकुव्ज देश के वर्णन में, तथैव—'यत्रायंन' इत्यादि (बालरा० अंक १०।६६) पाञ्चाल देश के वर्णन में हैं। इनके द्वारा कान्यकुव्ज और पाञ्चाल पर राजशेखर का पच्पात विदित होता है और कुळ लाट देश पर भी (काव्यमी० पृ०३४)। किंतु संभव है कि महाराष्ट्रीय होने पर भी अपने अपूर्व पाणिडत्य के प्रभाव से इन देशों के राजाओं से भी सम्मानित होने के कारण राजशेखर ने इन देशों का वर्णन भी चित्ताकर्षक किया हो।

राजशेखर नाम के संस्कृत के कई लेखक हुए हैं। एक राजशेखर ने चतुर्विशाति-प्रवन्ध प्रणीत किया है। इस ग्रन्थ के अन्त में इसका रचनाकाल संवत् १४०५ वि० (१३४८ ई०) लिखा है। एक राजशेखर केरल का राजा हुआ है, जिसने स्वप्र-णीत तीन नाटक भगवान् राङ्कराचार्य के अप्रण किये थेर और जिसका उल्लेख श्री माधवाचार्य ने राङ्करदिग्विजय में किया है । एक राजशेखर राजा का उल्लेख चंग-जाशेरि के समीप तलमन्इल्लं गांव के एक ताम्रपत्र में मिला है, उसका समय उसके सम्पादक श्री गोपीनाथ राव ने सन् ७५०-८५० ई० बतलाया है। इत्यादि आधारों पर कुछ विद्वान् लेखकों ने कविराज राजशेखर की उपर्युक्त राजशेखर नाम

१ देखो काव्यमीमांसा ए० २०, ४६-५७।

२ भगवान् शङ्कराचार्यं के विषय में कुछ विद्वान् माधवाचार्यं का उन्नेख अमारमक मानते हैं।

३ देखिये ट्रावनकोर संस्करण जिल्द २ पृ० ९, १०।

के व्यक्तियों से एकता की है। किंतु पुरातत्ववेता महामहोपाध्याय रायवहादुर श्री गौरीशङ्कर हीराचंद स्त्रोभा जी ने उन लेखकों की कल्पनास्त्रों को भ्रमात्मक सिद्ध कर दिया है । वस्तुत: कविराज राजशेखर उन सभी से भिन्न है।

#### राजशंखर का समय

इसके नाटकों की प्रस्तावना द्वारा ज्ञात होता है कि यह कन्नीज के शासक महेन्द्र पाल का उपाध्याय था र ग्रीर उसके पुत्र महीपाल का भी कृपापात्र था। महेन्द्र पाल का शिलालेख ६०७ ई० का है । ग्रीर महीपाल का समय ६१७ ई० का है । राजशेखर ने वाक्पितराज का नामोल्लेख किया है—'न इति वाक्पितराज:।' (काव्यमीमांसा पृ० ६२) ग्रीर 'तस्य च त्रिधाऽमिधाव्यापारः इति ग्रीन्द्रटाः'। (काव्यमीमांसा पृ० २२) इत्यादि से उद्घट का एवं (काव्यमीमांसा पृ० १६) श्री ग्रानन्दवर्धनाचार्य का भी नामोल्लेख किया है। ग्रातः राजशेखर श्री ग्रानन्दवर्धनाचार्य का (जिनका समय काश्मीराधिपति ग्रावन्तिवर्मा के समकालीन लगभग ८५० ई० है) परवर्ती है।

सोमदेव ने यशस्तिलक (पृ०११३) में राजशेखर का नामोल्लेख किया है—'तथा उर्वभारः''''राजशेखरादिमहाकविकाव्येषु'। सोमदेव के यशस्तिलक की रचना ६५६ ई० की हैं । ग्रातः राजशेखर का काव्य-समय लगभग सन् ८८४ से ६२५ ई० तक प्रतीत होता है।

-:0:-

१ देखिये नागरीप्रचारिया पत्रिका सं० १९८२ वि० प्र० ३६५-३७०।

२ 'रघुकुलचूडामर्गार्महेन्द्रपालस्य कश्चगुरुः' । कपूरमञ्जरी ११५ 'देवो यस्य महेन्द्रपालनृपतिः शिष्यो रघुत्रामर्गाः' । बालभारत ११११

३ देखिये मि० कीलहान द्वारा प्रकाशित स्यादोनी का शिलालेख।

४ देखो एपीप्राफिया इंडिका, जिल्द १ प्रष्ठ १७१।

५ देखो कान्यशाला संस्करण कर्पूरमञ्जरी का सम्पादकीय लेख ए० २ ।

# धनञ्जय तथा धनिक और दशरूपक

धनज्ञय ने दशरूपक ग्रंथ प्रधानतया नाट्य विषय पर लिखा है, जो श्री भरतमुनि के नाट्यशास्त्र के मतानुसार है। दशरूपक चार प्रकाशों में विभक्त है। प्रथम और तृतीय प्रकाश में दस रूपकों के भेदों के लज्ञ् और तृतीय प्रकाश में दस रूपकों के भेदों के लज्ञ् और तृतीय प्रकाश में दस रूपकों के भेदों के लज्ञ् और तृतीय प्रकाश में निरुपण है। द्वितीय प्रकाश में नायक-नायिका भेद एवं चतुर्थ प्रकाश में नवरसों का विवेचन है। यह ग्रन्थ निर्ण्यसागर प्रेस में धनिक की टीका के साथ मुद्रित हुआ है। इस ग्रन्थ के लोकप्रिय और अधिक प्रचलित होने का कारण इसमें की गई विषय-विवेचन की सरलता एवं सुन्दरता है। धनज्ञ्य के उत्तरकालीन विश्वनाथ आदि ने जो नाट्य विषय पर विवेचन किया है वह दशरूपक पर ही निर्भर है अतएव वे अधिकतया धनज्ञय के ऋणी हैं।

धनज्जय ने अपना परिचय देते हुए कहा है-

विष्णोःसुतेनाऽपि धनञ्जयेन

विद्वन्मनोरागनिवन्धहेतुः।

आविष्कृतं मञ्जुम्हीशगोष्ठी

वैद्ग्धभाजा दशरूपमेतत्॥

—दशरूपक चतुर्थ प्रकाश **⊏६** 

इससे विदित होता है कि धन अय के पिता का नाम विष्णु था और धन अय मुझ राजा का सभा-पिड़त था। मुझ की प्रसिद्धि वाक्पतिराज के नाम से भी है। धन अय ने—"प्रण्यकुपितां हब्ध्वा देवीं"—इत्यादि पद्य को दशरूपक (प्रकाश ४) में प्रण्य-मान और दृष्ट-मान दोनों के उदाहरणों में वाक्पतिराज और मुझ दोनों के नाम से उद्भृत किया है। मुझ के अप्रमोधवर्ष, पृथ्वीवल्लभ और श्रीवल्लभ भी उपनाम थे। मुझ मालव के परमारवंशीय राजाओं में था। इसका शिला-लेख १०३१ विक्रमीयाब्द के अनुसार ६७४ ई० का है। मुझ की राजधानी

१ देखो प्राचीन लेखमाला प्रथम भाग ए० १

उज्जैनी थी, धारानगरी को तो मुझ के बाद महाराज भोज के समय में राजधानी की प्रतिष्ठा प्राप्त हुई थी। इसके द्वारा धनझय का समय लगभग १००० ई० हो सकता है।

धनिक ने दशरूपक पर अवलोक टीका लिखी है। 'अवलोक' की समाप्ति के— 'इति श्री विष्णुसूनों धनिकस्य कृतौ दशरूपावलोके रस विचारों नाम चतुर्थः प्रकाशः'

इस वाक्य में 'विष्णुस्तो' के प्रयोग द्वारा प्रतीत होता है कि धनिक सम्भवतः धनज्जय का भाई था। धनिक ने 'नवसाहसाङ्गचरित' के प्रऐता पद्मगुप्त के (जो परिमल के नाम से प्रसिद्ध था) उद्धरण लिये हैं । साहित्यदर्पण में विश्वनाथ ने श्रौर प्रतापरुद्रयशोभूषण के प्रऐता विद्याधर ने धनिक श्रौर धनज्जय को एक ही समभ कर दशरूपक की कारिकाएँ धनिक के नाम से उद्धृत की हैं किन्तु यह उनका भ्रम है।

-:o:-

# अभिनवगुप्तपादाचार्य, भद्र तौत और भद्देन्दुराज

ध्वन्यालोक के 'लोचन' टीकाकार श्री ग्रामिनवगुप्ताचार्य केवल कवि ही नहीं प्रमाह दार्शनिक विद्वान भी थे। इन्होंने ग्रानेक ग्रन्थ निर्माण किये हैं। नाट्यशास्त्र पर इनकी ग्रामिनवभारती व्याख्या भी उल्लेखनीय है जो गायकवाइ सीरीज में मुद्रित हुई है। इनके प्रणीत कुछ साम्प्रदायिक प्रन्थ काश्मीर संस्कृत सीरीज में भी मुद्रित हो गये हैं। श्रीमद्भगवद्गीता पर इनकी की हुई व्याख्या निर्णयसागर में मुद्रित हुई है। इनके प्रगाह पारिडत्य के परिचय के लिये यही पर्यात है कि ये उन मम्मराचार्य के श्राचार्य थे, जिनको विद्वत्समाज में भगवती सरस्वती का श्रवतार कहा जाता है। इनकी ध्वन्यालोक पर लोचन टीका का स्थान भी संस्कृत साहित्य में बड़ा

१ देखो दशरूपक में मोहायित अनुभाव का उदाहरण।

महत्वपूर्ण है। यह टीका हस्तलिखित प्रतियों में ध्वन्यालोकलोचन के सिवा सहृद्यालोकलोचन ग्रौर काव्यालोकलोचन की संज्ञा से भी व्यक्त की गई है। ग्रामनवगुप्तपादाचार्य केवल ध्वन्यालोक के टीकाकार ही नहीं किंतु ध्विन सम्प्रदाय के स्थापकों एवं प्रवर्तकों में इनका स्थान वृत्तिकार श्री ग्रानंदवर्धनाचार्य के समकत्व है। इन्होंने लोचन में कारिकाकार ग्रौर वृत्तिकार को मिन्न-भिन्न बताते हुए भी किसी-किसी स्थल पर इन दोनों के विषय में भ्रमोत्पादक उल्लेख भी कर दिया है। इन्होंने भट्ट तौत (ग्रामनवभारती पृ० ३१०) ग्रौर मट्टेन्दुराज ग्रथवा इन्दुराज (ध्वन्यालोक पृ० १६० ग्रौर श्री गीता की व्याख्या प्रथम पद्य) को ग्रपना उपाध्याय वतलाया है। मट्ट तौत ने काव्यकौतुक ग्रन्थ लिखा है जिसका उल्लेख लोचन में (पृ० २६) है ग्रौर उसपर ग्रामनव-ग्रासाचार्य ने विवरण लिखा है (लोचन पृ० १७८)। मट्ट तौत का चेमेन्द्र ने भी उल्लेख किया है—

यदाह-भट्ट तौतः 'प्रज्ञा नवनवोन्मेषशालिनी प्रतिभा मता' ( ग्रौचित्य वि० पृ० १५५ )। इसके कुछ श्लोक भी लोचन में ( पृ० २५,४३, ११६, १६०, २०७ ) उद्भृत हैं।

यहाँ एक प्रश्न उपस्थित होता है कि मट्टेन्दुराज जिसको स्रिभनवगुप्तपादाचार्य स्त्रपना उपाध्याय वतलाते हैं, स्त्रौर प्रतिहारेन्दुराज, जिसने उद्घट के कान्यालङ्कार-सारसंग्रह पर लघुवृत्ति लिखी है, एक ही हैं या भिन्न-भिन्न ? यद्यपि क्य्यक के टीकाकार समुद्रबंध ने इनको एक ही समक्षा है, जैसा कि उसके—

'अप्रस्तुतप्रशंसोदाहरणे भट्टोद्भट प्रन्थे ....व्याख्यातम्' भट्टेन्दुराजेन 'प्रीणित प्रणिय' इत्यादि—

( भलङ्कार सूत्र त्रिवेन्द्रम संस्करण पृ० ११९)

त्रीर इस पद्य को प्रतिहारेन्द्रराज ने लघुकृति में (काव्यालङ्कार सा० सं० मंडारकर पूना संस्क० पृ० ३६) त्रप्रस्तुतप्रशंसा के उदाहरण में दिया है। त्रिया ए समुद्रवंध ने प्रतिहारेन्दुराज को ही भट्टेन्दुराज समभ लिया है। किन्तु यह समुद्रवंध का भ्रम मात्र है। त्रीर इस भ्रम का कारण केवल दोनों के नाम की

समानता ही है क्योंकि इन दोनों के एकीकरण के विरुद्ध एक यही प्रवल प्रमाण पर्याप्त है कि प्रतिहारेन्दुराज ने लघुवृत्ति में ध्विन सिद्धान्त का प्राधान्य स्वीकार नहीं किया है किन्तु इस विषय पर विस्तृत विवेचन करके यह प्रतिपादन करने की भरसक चेष्टा की है कि 'ध्विन' अलङ्कारों में समावेशित है । किन्तु श्री अभिनवगुप्ताचार्य के उपाध्याय भट्टेन्दुराज ध्विन-सम्प्रदाय के अनुयायी थे, जैसा कि अभिनवगुप्तपादाचार्य के—

'एवं वस्त्वलङ्काररसभेदेन त्रिधाध्वनि-रत्रश्लोकेऽसमद्गुरुभिर्व्याख्यातः'

इत्यादि वाक्यों द्वारा स्पष्ट है। अतएव भट्टेन्दुराज स्त्रौर प्रतिहारेन्दुराज ये दोनों भिन्न-भिन्न हैं।

अभिनवगुप्तपादाचार्य का परिचय और समय

श्रभिनवगुप्ताचार्य ने पराविशका में श्रपने पिता का नाम चुखल, पितामह का नाम वराह गुप्त एवं छोटे भाई का नाम मनोरथ बताया है, श्रौर श्रपना समय भी स्वयं बतलाया है। प्रत्यभिज्ञाब्रहतीबृत्ति की रचना का समय उन्होंने उसी के श्रन्त में लिखा है—

'इति नवतितमेऽस्मिन् वत्सरेऽन्त्ये युगांशे तिथिशशिजल्धिस्थे मागशीर्षावसाने॥'

ऋर्थात् गत किल ४११५ (सन् १०१५ ई०)। भैरव स्तोत्र की रचना का जो समय इन्होंने लिखा है उसके ऋनुसार सन् ६६१ ई० है । महाकिव चेमेन्द्र ने अश्रीमनवगुप्ताचार्य को भारत मझरी के—

'श्राचार्यशेखरमणेर्विद्याविष्टृतिकारिणः। त्वाभिनवगुप्ताख्यात्साहित्यं बोधवारिषेः॥' —भारत मक्षरी ए० ८५०

१ देखो काच्यालक्कारसारसंग्रह भण्डारकर पूना संस्करण पृ० मप-९२।

२ देखो ब्हूलर की काश्मीर रिपोर्ट पृ० १५९।

३ देखो ब्हूलर की काश्मीर रिपोर्ट पृ० १२६।

इस पद्य में ऋत्यन्त गौरव के साथ ऋपना साहित्यिक गुरु बताया है। च्रोमेंद्र ऋनन्तराज का समकालीन है जिसका समय सन् १०२०-१०८० ई० है । लगभग १०५० ई० के ऋाचार्य मम्मट ने काव्यप्रकाश में रस-विषयक भरत-सूत्र के व्याख्याकारों में ऋभिनवगुताचार्य के मत को 'आचार्यपद' के प्रयोग द्वारा उद्भृत किया है। इसके द्वारा भी ऋभिनव और मम्मट का गुरु-शिष्य सम्बन्ध विदित होता है। ऋतएव ऋभिनवगुतपादाचार्य का समय सन् ६७० से १०५०ई० तक के लगभग हो सकता है।

इनका नाम केवल ग्रिमनव था। ग्रिमनवगुतपाद नाम की प्रसिद्धि के विषय में सुधासागर टीका में कहा गया है कि यह बाल्यकाल में श्रपने सहपाठी वालकों को डराया करते थे, इसलिये गुरु जी ने इनका नास 'वालवलभीसुजङ्ग' एव दिया था, इसी सांकेतिक नाम के ग्राधार पर इनका ग्रिमनवगुतपाद नाम प्रसिद्ध हुन्ना। किन्तु संभवतः यह कल्पना ग्राधार है। ग्रिमनवगुताचार्य ने स्वयं ग्रपने पितृत्य का नाम वामन गुप्त वतलाया है श्राका इनकी 'गुप्त' की उपाधि वंशापरं-परागत प्रतीत होती है।

-:0:-

# राजानक कुन्तल अथवा कुन्तक और

## उसका वक्रोक्तिजीवित

कुन्तल का स्थान भी साहित्य चेत्र में उल्लेखनीय है। इसने वक्रोक्तिजीवित प्रन्थ लिखकर ग्रपना एक नवीन सिद्धान्त स्थापित करने की चेष्टा की थी। ग्रतएव

१ देखों इसी प्रन्थ में क्षेमेन्द्र विषयक निबन्ध।

२ देखो नाटबराम्ब की अभिनवभारतीय ए० २९७—'तत्र हास्याभासो यथास्मित्पितृब्यस्य वाभनगुप्तस्य ।'

कुन्तल की अपेदा वक्रोक्तिजीवितकार के नाम से इसकी अधिक प्रसिद्धि है।

वकोक्तिजीवित में चार उन्मेष हैं। किन्तु बाबू सुशीलकुमार दे द्वारा सम्पा-दित और कलकत्ता ओरिएन्टल सीरीज द्वारा प्रकाशित संस्करण में तीसरा उन्मेष भी असमाप्त ही मुद्रित हो सका है। इस प्रन्थ में कुन्तल ने वकोक्ति को न तो बामन और रुद्रट इन दोनों में किसी के मतानुसार केवल एक अलङ्कार-विशेष ही स्वीकार किया है और न भामह के (काव्यलं० शद्भ ) मतानुसार सम्पूर्ण अलङ्कारों में ही व्यापक बतलाया है। कुन्तल ने बकोक्ति को शब्द और अर्थ को सुशोभित करनेवाली कवि-कौशल द्वारा वर्णन करने की साधारण उक्ति की प्रसिद्ध शैली से विशिष्ट एक विचित्र शैली बतलाया है—

> 'उभावेतावलङ्कार्यौ तयोः पुनरलङ्कृतिः। वक्रोक्तिरेव वैद्ग्ध्यभङ्गीभणितिरुच्यते॥'

> > —वक्रोक्ति जी० १।१०

इसमें 'वक्रोक्ति' शब्द के ग्रागे 'एव' के प्रयोग द्वारा इसने काव्य-रचना में किंद्र का कौशल एक मात्र वक्रोक्ति में ही मर्यादित कर दिया है। यहाँतक कि जिस्स 'ध्वानि' सिद्धांत का ध्वानिकारों ने काव्य में सर्वत्र सर्वीपरि साम्राज्य स्थापित किया है, उस 'ध्वानि' को भी इसने वक्रोक्तिवैचित्र्य में ही समावेशित करने की चेष्टा की है। श्रौर जिस्न शैली द्वारा ध्वान्यालोक में पद, वाक्य ग्राधि में व्यङ्गचार्थ द्वारा ध्वानि का चमत्कार प्रदर्शित किया है, श्रौर काव्य-विषयक प्रधान चमत्कार व्यङ्गचार्थ पर श्रवलम्बित बताया है उसी प्रकार इसने भी पद, वाक्य ग्रादि वक्रता के उदा-हरण दिखलाकर वाच्यार्थ के उक्ति-वैचित्र्य में ही संपूर्ण काव्य-चमत्कार प्रति-पादन करने की चेष्टा की है। सत्य तो यह है कि कुन्तक का प्रधान उद्देश्य इस ग्रंथ के प्रण्यन का एक मात्र ध्वानि सिद्धांत को निर्मूल करने का ही था क्योंकि उसने ध्वानि काव्य को स्वीकार करके भी उसे स्वतंत्र सिद्धांत न मानकर श्रपने वक्रोक्ति-मार्ग के श्रांतर्गत स्थापन करने की चेष्टा की है। कुन्तल का कहना है कि वक्रोक्ति-उक्ति-वैचित्रय ही काव्य का जीवन सर्वस्व है, न कि व्यङ्गचार्थ। रुय्यक ने स्पष्ट कहा है— "उपचारवकृतादिभिः समस्तो ध्वनिप्रपञ्चः स्वीकृतः । केवलमुक्तिवैचित्रय जीवितंकाव्यं न व्यंग्यार्थजीवितमिति तदीयं दर्शनं व्यवस्थितम् ।"

( त्रालङ्कारसर्वस्व काव्यमाला संस्करण पृ० ८)

किन्तु कुन्तल अपने आघातों से ध्वनि-सिद्धान्त को किञ्चित् भी विचलित न कर सका, प्रत्युत इस चेष्टा द्वारा उसका यह सिद्धांत नितांत शिथिल होकर नाम मात्र अवशेष रह गया।

यद्यपि कुंतल के इस सिद्धांत का मूलाधार भामह द्वारा स्वीकृत वक्रोक्ति का व्यापक सिद्धांत है तथापि कुंतल ने अपने मूलाधार के बलाबल पर विचार न करके उसपर निर्मर्याद असह्य भार का भवन निर्माण करके वस्तुतः असंभव चेष्टा की जिसका परिणाम विपरीत हुआ जो कि अवश्यंभावी था। दूसरे शब्दों में इसकी स्पष्टता यह है कि आचार्य भामह ने अपनी दूरदर्शिता से वक्रोक्ति अर्थात् उक्ति-वैचित्र्य की व्यापक शक्ति अलङ्कारों तक ही मर्यादित रखी थी, इससे वह स्थिर भी रह सकी। किंतु कुंतल ने बक्रोक्ति सिद्धांत में गुण, रीति, रस, ध्वनि सभी को सभावेश करने का दुःसहस किया है, ऐसी परिस्थिति में वह चिरस्थायी किस प्रकार रह सकता था अर्थात् न तो वह अपने उत्तर-कालीन आचार्यों को ही प्रभावित करने में समर्थ हुआ और न भामह के सिद्धांत को आच्छादित ही कर सका। प्रत्युत भामह के चमत्कारिक सिद्धांत का प्रकाश अपने पूर्व रूप में ही उसके अत्यंत दूरवर्ती आचार्य मम्मट जैसे साहित्याचार्यों तक को अपनी और आकर्षित करता रहा।

ध्विन-सिद्धांत के विरोधी होने के कारण कुंतल का वक्रोक्तिसिद्धांत यद्यिष स्थिर न रह सका, फिर भी इसमें कोई संदेह नहीं कि कुंतल एक उल्लेखनीय साहित्य-मर्मज्ञ श्रीर मार्मिक श्रालोचक था। वक्रोक्तिजीवित में उसने श्रपने पूर्ववर्ती कालिदासादि महाकवियों के पद्य उदाहरणों में उद्धृत करके उनपर जो विवेचन किया है वह केवल चित्ताकर्षक ही नहीं वस्तुतः भाव-गर्भित श्रीर विद्वत्ता-पूर्ण है। उसके द्वारा कुंतल की विवेचन-हाक्ति का पर्याप्त परिचय मिलता है।

कुन्तल का समय

कुन्तल ने अपने पूर्ववर्ती कालिदास, भारिव, बाण और भवभूति आदि के बहुत से पद्य उदाहरणों में उद्धृत किये हैं। और इन सब से अन्तिम और अपने निकटवर्ती राजशेखर का—जिसकी समय लगभग सन् ८८४-६२५ ई॰ है—नामोल्लेख किया है—

'भवभूतिराजशेखर्विरचितेषु।'—(वक्रोक्तिजो० ए० ७१)
श्रौर राजशेखर के बालरामायण के बहुत से पद्य भी उद्धृत किये हैं । श्रतः कुन्तल का समय राजशेखर के बाद का है। श्रौर कुन्तल के उत्तरकालीन निकटवर्ती महिम भट्ट ने (व्यक्तिविवेक पृ० २८)—

'शब्दार्थों सहितौ वक्रकविव्यापारशालिनि ।' इत्यादि — ( वक्रोक्तिजी॰ १।७ )

कारिका को कुन्तल के नामोल्लेख के साथ उद्धृत किया है। महिम भट्ट का समय संभवतः ईसा की ग्यारहवीं शताब्दी का मध्यकाल है जैसा कि आगे स्पष्ट किया जायगा। इसके द्वारा कुन्तल, स्पष्ट ही महिम भट्ट का पूर्ववर्ती सिद्ध होता है। किंतु कुन्तल के काल-निर्णय के विषय में यहाँ एक यह जिल्लता उपस्थित होती है कि महिम भट्ट और कुन्तल दोनों ही ध्वन्य सिद्धान्त के प्रवल प्रतिपत्ती थे और महिम भट्ट ने अभिनवगुत की ध्वन्यालोक व्याख्या के कुछ आंश की व्यक्तिविवेक में आलोचना भी की है और महिम के ध्वनि-सिद्धान्त-विरोधी मत का मम्मट ने काव्यप्रकाश में वहा तीव खण्डन किया है, किंतु महिम के पूर्ववर्ती कुन्तल के ध्वनि-सिद्धान्त के विरोधी वक्रोक्ति-सिद्धान्त का मम्मट द्वारा खण्डन नहीं किया जाना वस्तुतः आध्य का विषय है जब कि राजानक उपाधि द्वारा कुन्तल और मम्मट दोनों ही एकदेशीय काश्मीरी-होने के कारण उनका परस्पर में अनभिज्ञ रहना भी असंभव सा ही है। ऐसी परिस्थिति में यही अनुमान हो सकता है कि

१ देखिए, वक्रोक्तिजीवित प्रथम उन्मेष पद्य सं २२, ३३, ५६, ६३, १०२ ऋौर द्वितीय उन्मेष सं० १०, ११, २९, ३४, ७१, ७६, ९९, १००, १०४।

संभवतः कुन्तल के वक्रोक्ति जीवित को उस समय तक प्रसिद्धि प्राप्त न होने के कारण यह प्रन्थ मम्मट के दृष्टि-पथ मं न त्रा सका। इसलिये कुन्तल का समय त्रिमनवगुप्ताचार्य त्रौर मांहम मह के त्र्राधिक पूर्व नहीं माना जा सकता क्योंकि त्रिमनवगुप्ताचार्य ने वक्रोक्ति के विषय में पूर्ववर्ती कई त्र्राचार्यों के मत उद्धृत किये हैं। यदि कुन्तल का प्रन्थ इनके सन्मुख होता तो उसके वक्रोक्ति सिद्धान्त की वे क्रूर त्रालोचना त्र्रावश्य करते क्योंकि वे ध्वनि-सिद्धान्त के कहर प्रतिनिधि थे त्रौर कुन्तल प्रतिपत्ती था। त्र्रातण्य कुन्तल के वक्रोक्तिजीवित का समय त्र्राभिनवगुप्ताचार्य के त्र्रान्तिम समय के लगभग त्रौर मम्मट के समकालीन संभवतः ईसा की ग्यारहवीं शताब्दी का प्रथम चरण हो सकता है।

## महिम भट्ट और उसका व्यक्तिविवेक

महिम भट्ट ने भी कुन्तक के बाद ध्विन सिद्धान्त को पर्याप्त युक्तियों द्वारा उच्छितन करने का दुःसाहस किया है। इसने 'व्यक्तिविवेक' यन्थ को तीन विमर्शों में लिखा है। प्रथम विमर्श में ध्विन लच्चण लिखकर उसका य्रानुमान मंत्रान्तर्भाव, द्वितीय में य्रानोचित्य विचार ख्रौर तृतीय में ध्वन्यालोक में ध्विन के दिखाये गये ४० उदाहरणों को ख्रानुमान में गतार्थ करने की चेष्टा की गई है। ध्विनकारों ने जिस प्रतीयमान (व्यङ्ग्य) अर्थ को व्यंजना वृत्ति का व्यापार ख्रौर काव्य में सर्वप्रधान चमत्कारक पदार्थ बताया है, उत व्यङ्ग्यार्थ को महिम अनुमान का विषय बताता है। महिम का कहना है कि शब्द की व्यंजना वृत्ति है ही नहीं—केवल ग्राभिधा मात्र वृत्ति है। ध्विनकारों ने शब्द के ब्राभिवेय, लच्च श्रौर व्यङ्ग्य तीन द्र्यर्थ बताये हैं किन्तु।महिम क्राभिवेय ग्रौर अनुमेय दो ही ख्रर्थ मानता है—'ग्र्यथेंऽपि द्विविधोवाच्यो अनुमेयश्च।' (व्यक्तिविवेक पृ० ७) इसकी स्पष्टता में वह कहता है—

'तत्र शब्दव्यापारविषयो वाच्यः। स एव मुख्यः। ततएव तदनुमिताद्वा लिङ्गभूताद्यर्थान्तरमनुमीयतेसोऽनुमेयः। स च त्रिविधः वस्तुमात्रमलङ्कारारसाद्यश्चेति। तत्राद्यौ वाच्याविष सम्भवतः। अन्यस्वनुमेय एवेति वद्यते।' —न्यक्तिवि० ए०७

त्र्यांत् महिम वाच्य को मुख्यार्थ द्यौर प्रतीयमान ( त्र्र्यांन्तर ) को त्रानुमेय ( त्र्यांन्तर ) मानता है। किर इन दोनों के—वस्तुमात्र, त्र्रालङ्कार को वाच्यार्थ त्राता है। उसके त्रानुमेयार्थ दोनों त्रीर रस त्रादि को केवल त्रानुमेयार्थ बताता है। उसके बाद महिम ने—

'वाच्यप्रतीयमानयोर्वेच्यमाण्कमेण लिङ्गलिङ्गिभावस्य समर्थनात् सर्वस्यव ध्वनेरनुमानान्तर्भावः समन्वितो अवति तस्य च तद्पेनया महाविषयत्वात्।'

--व्यक्तिविवेक पृ० १२

इन वाक्यों द्वारा ध्वनि का सम्पूर्ण विषय अनुमान के अन्तर्गत बता दिया है। अप्रैर रस विषय को—

विभावादिभ्यो रसादीनां प्रतीतिः सानुमानएवान्तर्भावमहिति।'
--व्यक्ति पृ० ११२

इस वाक्य में ऋनुमान के ऋन्तर्गत वताया है।

इस प्रकार महिम भट्ट ने ध्वितकार जैसे महान् साहित्याचायों के सर्वभान्य सिद्धान्त के विरुद्ध लेखनी उठाने का दुःसाहस किया है यद्यपि महिम भट्ट निस्सन्देह एक उल्लेखनीय तार्किक और प्रखर आलोचक था। उसको अपनी मौलिकता का भी बड़ा गर्व था। संभवतः इसने श्री शंकुक के अनुमानवाद का अनुसरण किया है। क्योंकि श्री शंकुक ने भरत नाट्य शास्त्र के—

'विभाव।नुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसिन्ष्पितः'। इस सूत्र की जो व्याख्या की है, उसमें रस का स्रास्वाद स्रनुमान द्वारा होना ही बताया है, जैसा कि स्राभिनवगुप्ताचार्य स्रोर स्राचार्य मम्मट द्वारा उद्भृत किये गये इसके मत से स्पष्ट ज्ञांत होता है । किन्तु मिहम भट्ट ने ग्रपने पूर्ववर्ती किसी का भी नामोल्लेख नहीं किया है, इसका कारण इसके गर्व के सिवा ग्रन्य क्या हो सकता है। पर खेद है कि मिहम ने ग्रपनी इस प्रखर प्रतिभा का उपयोग किसी प्रशंसनीय ग्रादर्श विषय के लिखने में नहीं किया, यदि वह ऐसा करता तो ग्रवश्य ही उसका वह ग्रन्थ साहित्य में बड़ा उल्लेखनीय हो सकता था। किसी प्रप्रसिद्ध ग्राचार्य के सारगर्भित सिद्धान्त के विरुद्ध ग्रालोचना द्वारा ग्रपने नवीन मत को स्थापित करने की चेष्टा करना तो सरल है, किंतु वह सिद्धान्त रूप में तभी स्थिर रह सकता है, जब वह सारगर्भित हो ग्रौर ग्रन्य प्रतिभा-सम्पन्न विद्वानों के द्वारा परीचा की कसौटी पर उत्तीर्ण होकर सर्वमान्य हो सके। किन्तु मिहम भट्ट के इस नवीन मत को इसके उत्तरकालीन किसी भी साहित्याचार्य ने स्वीकार नहीं किया। प्रत्युत प्रारम्भ में ही मिहम के ग्रत्यन्त निकटवर्ती ग्राचार्य मम्मट ने काव्यप्रकाश में इसके मत का ग्रकाट्य युक्तियों द्वारा सप्रमाण खण्डन करके मूलोच्छेदन ही कर दिया। सत्य तो यह है कि मिहमा के व्वनि-विरोधी सिद्धान्त का सौभाग्य ग्राचार्य मम्मट द्वारा किये गये सार-गर्भित गम्भीर विवेचन पर ही निर्भर है।

मम्मट के बाद श्रलङ्कारसर्वस्व-प्रणेता रुय्यक भी—जिसने महिम के व्यक्तिविवेक पर टीका भी की है श्रीर जो श्रलङ्कार सम्प्रदाय का उल्लेखनीय प्रतिनिधि था, ध्वनि-सिद्धान्त को स्वीकार करता हुश्रा महिम पर तीव श्राच्चेष करता है—

'यत्तु व्यक्तिविवेककारो'''' अविचारिताभिधानम्'
— अर्लं ५ सू० त्रिवेन्द्रम् सं० ए० १०,११ ।

यही नहीं, रूट्यक ने व्यक्तिविवेक की टीका में भी महिम भट्ट की ग्रात्यन्त घृणास्पद त्रालोचना की है, जैसा कि—

'यथावस्थितपाठेतु ध्वनिकारस्येतिवचः शब्दान्वितमिष्यमाणां ' ' ' ' ।

१ देखो नाट्यशास्त्र की श्रभिनवगुप्ताचार्य की श्रभिनव भारती टीका पृ० २७४-२७६ श्रीर काव्यप्रकाश वामनाचार्य कृत टीका द्वितीय संस्करण पृ० १०२-१०५।

एतचास्य साहित्यिवचार्दुर्निरूपकस्य प्रमुख एवस्वितिमिति महान् प्रमादः।'

व्यक्तिविवेक टीका ए० ४१

ग्रौर--

'तदेतस्य विश्वमगण्नीयं मन्यमानस्य स्वात्मनः सर्वोत्कर्षशालिता-ख्यापनमिति ।'

—( व्यक्तिविवेक टो॰ पृ॰ ४४)

इन वाक्यों से स्पष्ट है। विश्वनाथ ने भी साहित्य-दर्पण (५।४ की इति) में इसका लगडन किया है।

### महिम का परिचय और समय

महिम भट्ट काश्मीरी था, यह बात इसकी राजानक उपाधि से स्पष्ट है। इसके पिता का नाम श्री धैय था। श्रीर यह महाकवि श्यामल का शिष्य था। श्र्यामल का एक पद्य चेमेंद्र ने श्रीचित्यविचारचर्चा (पृ० १२५) में श्रीर एक पद्य मुद्दत्तिलका (२।३१) में उद्पृत किया है। रुय्यक तो इसके व्यक्तिविवेक का टीकाकार ही है। यद्यपि टीका में नामोल्लेख नहीं है, पर रुप्यक के श्रलङ्कार सर्वस्त्र के टीकाकार विमर्शनीकार जयरथ ने (श्रलङ्कारसर्वस्व काव्यमाला सं० पृ० १३) रुप्यक को ही व्यक्तिविवेक का टीकाकार स्पष्ट बताया है। श्रीर श्राचार्य मम्मट ने तो व्यक्तिविवेक का (काव्यप्रकाश पञ्चमोल्लास में) खरडन किया है। श्रीर श्राचार्य मम्मट ने तो व्यक्तिविवेक का (काव्यप्रकाश पञ्चमोल्लास में) खरडन किया है। श्रीर श्री श्रानन्द-वर्धनाचार्य से तो इसका परवर्ती होना इसके द्वारा की गई ध्वन्यालोक की श्रालोचना से ही सिद्ध होता है। श्रीर श्रीमनवगुताचार्य की लोचन व्याख्या पृ० ३३ के एक विस्तृत श्रवतरण की महिम द्वारा व्यक्तिविवेक (पृ० १६) में श्रालोचना की गई प्रतीत होती है। श्रतएव महिम के व्यक्तिविवेक का रचना-काल लगभग ईसा की ग्यारहवीं शताब्दी के द्वितीय चरण में हो सकता है।

# महाराज भोज तथा उनका सरस्वती-कर्गठाभरगा श्रीर शृङ्गारप्रकाश

महाराज भोज ने यों तो प्रायः ग्रानेक विषयों पर बहुत से महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ लिखे हैं। साहित्य विषय में भी सरस्वतीकराठाभरण श्रीर श्रङ्कारप्रकाश ये दोनों ग्रन्थ बहुत ही उपयोगी हैं।

सरस्वतीकण्ठाभरण में ध्वनि ग्रौर दृश्य काव्य के विषय को छोड़कर काव्य के रस, ग्रलङ्कार ग्रादि सभी विषयों का विस्तृत निरूपण है। इस ग्रन्थ का काव्यमाला वाला संस्करण बहुत उपयोगी है जिसमें तीन परिच्छेदों पर रत्नेश्वर कृत रत्नार्पण टीका, चतुर्थ परिच्छेद पर जगद्धर कृत विवरण ग्रौर पञ्चम परिच्छेद मूल मात्र मुद्रित है। इस ग्रन्थ के प्रथम परिच्छेद में पद के १६, वाक्य के १६ ग्रौर वाक्यार्थ के १६ दोष, फिर शब्द के २४ ग्रौर ग्रार्थ के २४ गुण निरूपित हैं। द्वितीय परिच्छेद में २४ ग्रार्थ जिस्ति है। द्वितीय परिच्छेद में २४ ग्रार्थ जाव्यालङ्कार, चतुर्थ परिच्छेद में २४ ग्रार्थालङ्कार, चतुर्थ परिच्छेद में २४ ग्रार्थालङ्कार ग्रौर पञ्चम परिच्छेद में रस, भाव ग्रौर नायकनायिकादि भेद निरूपित हैं।

सरस्वतीकराजाभरण में लच्च श्रीर उदाहरणों के लगभग १५०० उद्धरण श्रान्य ग्रन्थों के उद्धृत हैं, जो नाट्यशास्त्र, श्रामिपुराण, भिष्ट, भामह, दंडी, वामन, ध्वनिकार, धनिक श्रीर राजशेलर श्रादि के ग्रन्थों से लिये गये हैं। सबसे श्राधिक दर्गड़ी के काव्यादर्श से ४१ कारिकाएं श्रीर १६४ उदाहरण लिये गये हैं। यद्यपि श्रान्य ग्रन्थों के इतनी श्राधिक संख्या के श्रावतरणों के श्राधार पर श्री कार्णे श्रीर एस० के० दे वाबूर इस ग्रन्थ को मौलिक स्वीकार न करके संग्रह-ग्रन्थ बताते हैं। पर यदि विचारपूर्वक देखा जाग्र तो सरस्वतीकरहाभरण

१ देखो साहित्यदर्पण की श्री काणे की श्रंग्रेजी भूमिका पृ० १५ ।

२ देखो हिस्ट्री श्रोफ संस्कृत पोएटिक्स जिल्द १ पृ० १४८

भी उसी स्थान का श्रिषिकारी है, जो स्थान मौलिक माने जानेवाले ग्रन्थों को प्राप्त है। विचारणीय बात यह है कि संस्कृत साहित्य के कतिपय लह्नण ग्रन्थों को छोड़कर प्राय: सभी ग्रन्थों में उदाहरण तो ग्रन्थ ग्रन्थों से लिये ही गये हैं इसके ग्रातिरिक्त न्यूनाधिक ग्रंश में परिभाषाएँ भी ग्रन्थ ग्रन्थों से ली गई हैं। यह बात भोज के पूर्ववर्ती रुद्रट के काव्यालङ्कार को छोड़ कर भामह, दखड़ी, श्रौर उद्भट ग्रादि के ग्रन्थों में न्यूनाधिक श्रंश में दृष्टिगत होती है। किंतु उनके ग्रन्थों में किसी को ग्राधिकांश में ग्रौर किसी को श्राल्पांश में मौलिक माना जाना मुख्यत्या उन ग्रन्थों के विषय-विवेचन पर ही निर्भर है। एसी परिस्थिति में सरस्वती-कर्णभरण के विषय में हम यह किस प्रकार कह सकते हैं कि यह संग्रह-ग्रन्थ मात्र है जब कि विषय-विवेचन की मौलिकता इसमें उन ग्रन्थों की ग्रपेत्। कहीं श्रिधिक है। देखिये—

- (१) प्रथम तो ऋलङ्कारों का वर्गीकरण ही इसमें ऋपूर्व है। यद्यपि इसके वर्गीकरण को उत्तर-कालीन किसी ऋगचार्य ने स्वीकार नहीं किया है परंतु रुद्रट का वर्गीकरण भी ऋपूर्व ऋौर वैज्ञानिक होने पर उसका ऋनुसरण उसके उत्तर-कालीन किसी ऋगचार्य ने नहीं किया है। ऋौर यहाँ तो प्रश्न केवल मौलि-कता का है।
- (२) इसमें निरूपित शब्दालङ्कारों की संख्या २४ है। जब कि इसके पूर्व-वर्ती ग्रन्थों में ६ से ग्राधिक किसी में नहीं है।
- (३) शब्दालङ्कारों में छाया, मुद्रा, उक्ति, युक्ति, गुम्फना, वाको, वाक्य, ये त्रालङ्कार प्राचीनतम त्रामिपुराण के मतानुसार निरूपित हैं। किंतु त्रामिपुराण में इनका केवल नामोल्लेख मात्र है। सरस्वतीकण्ठाभरण में इन त्रालङ्कारों की उपभेदों सहित उदाहरणों द्वारा यदि स्पष्टता न की जाती तो इनके स्वरूप का यथार्थ ज्ञान होना भी बड़ा दु:साध्य था।
  - (४) अर्थालङ्कारों में भी जैमिनी के ६ प्रमाणों का सबसे प्रथम इसी में अर्लङ्कारों के रूप में निरूपण किया गया है।
    - (५) अर्थालङ्कारों में जो जलङ्कार अमिपुराण में निरूपित हैं, उनकी

परिभाषात्रों में प्रायः त्रिमिपुराण का त्रमुसरण है, जब कि दर्गडी ने केवल उपमा के कुछ उपभेद ही त्रिमिपुराण के त्राधार पर लिखे हैं।

(६) दोष ग्रौर गुणों का विवेचन भी पूर्व ग्रन्थों की ग्रपेक्षा इसमें विस्तृत ग्रौर स्पष्ट है।

(७) वैदर्भी ब्रादि रीतियों को इसमें शब्दालङ्कारों के ब्रांतर्गत रक्खा है, किन्तु दर्गडी ने ब्रानुपास का भी रीति (या मार्ग) में ही समावेश कर दिया है।

इत्यादि बहुत सी विशेषताएँ सरस्वतीकएडाभरण में दृष्टिगत होती हैं। सबसे बढ़ कर महत्त्व यह है कि इसमें विषय-विवेचन विस्तार के साथ पर्याप्त उदाहरणों द्वारा स्पष्ट किया गया है, जैसा कि स्नान्यत्र दुष्प्राप्य है।

शुङ्गारप्रकाश

कुछ समय पहिले इस महाग्रन्थ का नाम मात्र श्रवणगोचर होता था, जिसका उल्लेख कुमारस्वामि ने किया था एवं कृष्णकिव के मन्दारमरन्दचम्पू में भी इसका उल्लेख मात्र मिलता था श्रीर इसकी एक मात्र हस्तिलिखित प्रति मद्रास गवर्नमेंट की हस्तिलिखित पुस्तकों की लाईब्रेरी में उपस्थित थी । किन्तु हर्ष का विषय है कि ग्रव इस ग्रन्थ के २२, २३, २४ की संख्या के तीन प्रकाश ला प्रिंटिंग हाउस मद्रास में मुद्रित हो गये हैं । मुद्रित ग्रन्थ की प्रस्तावना द्वारा ज्ञात होता है कि यह ग्रन्थ ३६ प्रकाशों में विभक्त है । प्रस्तावना में दिखाये हुए प्रत्येक प्रकाश के ग्राचन्त के संज्ञित पाठ से विदित होता है, कि इसके प्रथम के १० प्रकाशों में शब्द, शब्द की ग्रर्थ-व्यक्ति, कुछ व्याकरण विषय, वृत्ति, दोष, गुण ग्रीर श्रलङ्कारों पर लिखा गया है । ११ वें प्रकाश में रसावियोग ग्रीर १२ वें में महाकाव्य, नाटकादि के लज्ञण ग्रादि निरूपित हैं । ग्रीर शेष २४ प्रकाशों में सस का विवेचन है । शुङ्कारप्रकाश में एकमात्र शुङ्कार ही रस माना गया है ।

१ देखो प्रतापरुद्धयशोभूषण की रलायण टीका पृ० २२१,११४

२ देखो मन्दारमरन्द्चम्पू ९ पृ० १०७ ।

३ मदास गवर्नमेंट हस्तिलिखित लायबैरी ए० १४७।

वीर ऋद्भुत ऋादि रसों को वटयत्त्वत् मिथ्या रस-प्रवाद बताया गया हैं, जैसा कि—

'शृङ्गारवीरकरु गाद्भु तरौद्रहास्य-बीभत्सवत्सलभयानकशान्तनाम्नः। आम्नासिषुदेशरसान्सुधियो वयं तु शृङ्गारमेव रसनाद्रसमामनामः॥ वीराद्भुतादिषु च येह रसप्रसिद्धिः सिद्धा कुतोऽपि वटयज्ञवदाविभाति। लोके गतानुगतिकत्ववशादुपेता-मेतां निवर्तयितुमेष परिश्रमो नः'॥

—श्रङ्गारप्रकाश १।७,⊏

ग्रन्थारम्भ के इन पद्यों में कहा गया है। २२, २३ ग्रौर २४ संख्या के मुद्रित प्रकाशों में श्रङ्काररसान्तर्गत अनुराग स्थापन, सम्भोग ग्रौर विप्रलम्भ का विवेचन है। यों तो 'भोज' नाम के बहुत से राजा हुए हैं, किंतु श्रङ्कारप्रकाश का प्रणेता वही मालवमण्डलाधिपति धारानगरीश महाराज भोज है, जिसने सर-स्वतीकण्ठाभरण का प्रण्यन किया है। यह बात इनिदोनों ग्रन्थों के लच्चणों, उदा- हरणों एवं ग्रन्थ निगमन पद्यों द्वारा निर्विवाद हो जाती है।

#### भोज का परिचय और समय

श्री भोजराज सुप्रसिद्ध परमारवंशीय धारानगरी के ग्राधीश्वर थे। ग्रीर मालव के राजा मुझ या वाक्पतिराज के भाता एवं नवसाहसाङ्कचरित के नायक िम्धुल के पुत्र ग्रीर उत्तराधिकारी थे। भोज स्वयं किव, उदारचेता एवं विद्यारिक ग्रीर विद्वानों के ग्राश्रयदाता थे। कल्हण ने लिखा है—

'स च भोजनरेन्द्रश्च दानोत्कर्षेण विश्रुतौ, सूरी तस्मिन् चांगे तुल्यौ द्वावास्तां कविबान्धवौ,।

—राजतरिक्षणी ७।२५९

भोज के समय में लकड़हार भी संस्कृत के विद्वान् थे, जैसा कि-

# 'भूरिभारभराकान्त वाधित स्कन्ध एषते, न तथा वाधित राजन् यथा बाधित बाधिते'।

—सरस्वतीकण्ठाभरण भूमिका पृ० ४

इस श्लोक में कहा गया है। भोज की विद्वत्प्रियता की श्रानेक श्राख्यायिकाएँ भोज प्रबन्ध में हैं, वे प्रामाणिक न होने पर भी उसकी विद्वत्प्रियता की ख्याति तो निस्सन्देह प्रमाणित करती हैं।

भोज ने अपने निकट के पूर्ववर्ती राजरोखर की बालरामायण आदि के एवं दशरूपक प्रणेता धनव्जय और धनिक के पद्य सरस्वतीकराटाभरण श्रीर शृङ्गार-प्रकाश में उद्भृत किये हैं, जिनका समय ईसा की दशम शताब्दी है जैसा कि हम दिखा चुके हैं। अतएव भोजराज इनके परवर्ती हैं।

भोज ने श्रापने ज्योतिष ग्रन्थ राजमृगाङ्क का निर्माण-काल शक ६६४ (१०४२ ई०) लिखा है। श्रलंबेरूनी कृत इण्डिया में भोज को १०३० ई० में धारानगरी का शासक बताया गया है। मोज का एक दानपत्र विक्रमीयाब्द १०७८ (१०२१ ई०) का है२। श्रोर मोज के उत्तराधिकारी जयसिंह का दानपत्र विक्रमाब्द १११२ (१०५५ ई०) का है। श्रतएव भोज का समय संभवतः ईसा की ११ वीं शताब्दी के प्रारम्भ से १०५० ई० तक है। यद्यपि कल्हण ने राजतरिङ्गिणी में भोज को कलशराज के समकालीन बतलाया है। कलश क समय विक्रमाब्द ११२०-११४६ (१०६३-१०८६ ई०) है। इसी श्राधार पर डाक्टर व्हूलर ने श्रोर मि० स्टीन ने भोज का समय १०६३ ई० तक माना है, पर जब इसके उत्तराधिकारी जयसिंह का दानपत्र १०५५ ई० का है, तो इसके पूर्व ही भोजराज का श्रवसान सिद्ध होता है। कल्हण ने संभवतः जन-श्रुति के श्राधार पर भोज को कलशराज का समकालीन लिख दिया है, जो वस्तुतः भ्रमात्मक है।

१ देखो सरस्वतीकण्ठाभरण कान्यमाला संस्करण भूमिका पृ० ३ ।

२ देखो श्रङ्गारमकाश परिशिष्ट पृ० १४।

३ देखो इण्डियन एण्डिक्वेरी ६।५३,५४।

सरस्वतीकएठाभरण पर तीन परिच्छेदों की रह्मापंग टीका रत्नेश्वर ने राजा रामसिंह से प्रेरित होकर लिखी है, जिसका समय १४०० ई० है।

## महाकवि क्षेमेन्द्र और उसके कविकग्ठाभरगा तथा औचित्यविचारचर्चा

चेमेन्द्र के साहित्य-विषयक दो ग्रन्थ श्रोचित्यविचारचर्चा श्रोर कविकएठा-भरण उपलब्ध श्रोर मुद्रित हैं। श्रोचित्यविचारचर्चा एक प्रकार का श्रालोचनात्मक ग्रन्थ है। इसमें चेमेंद्र ने पद, वाक्य, प्रचन्धार्थ, गुण, श्रलङ्कार, रस, क्रिया, लिङ्ग, वचन, देश श्रोर काल श्रादि के वर्णन में श्रोचित्य का, श्रनेक सुप्रसिद्ध महाकवियों के पद्य उदाहरणों में रखकर गम्भीर एवं निष्पच श्रालोचनात्मक विवेचन किया है, यहाँ तक कि श्रपने रचित पद्यों को भी श्रनीचित्य के उदाहरणों में दिखाया है। इस ग्रन्थ द्वारा चेमेन्द्र की श्रालोचना-शक्त का पर्याप्त परिचय मिलता है। ग्रन्थ छोटा होने पर भी । महत्वपूर्ण है। किवकएठाभरण में केवल ५५ कारिकाए पांच सन्धियों में विभक्त हैं। इसमें किव-शिचा का संचित्र विषय है। संभवतः यह राजशेखर को काव्य-मोमांसा के श्रादर्श पर लिखा गया है।

चोमेंन्द्र का परिचयं और समय

चेमेन्द्र के ग्रन्थों से विदित होता है कि यह प्रकाशेन्द्र का पुत्र श्रौर सिंधु का पौत्र था। इसका दूसरा नाम व्यासदास भी था। इसके साहित्य शिच्चक सुप्रसिद्ध श्रीमनवगुप्ताचार्य थे, जैसा कि इसने—

"आचार्यशेखरमणेर्विद्याविदृतिकारिणः, श्रुत्वाभिनवगुप्ताख्यात्साहित्यं बोधवारिधेः।"

—भारतमञ्जरी ए० ८५०

१ देखो श्री कालो की साहित्यद्रपेण की अंग्रेजी भूमिका पृष्ठ ९७

इस पद्य में स्वयं कहा है। च्रोमेन्द्र ने उपर्युक्त दो ग्रन्थों के ग्रातिरिक्त विभिन्न विषयों पर ग्रानेक महत्वपूर्ण ग्रन्थ प्रणीत किये हैं जिनमें शिशुवंश महाकाव्य, दशावतार चरित, वृहत्कथामंजरी, भारतमंजरी, रामायण-मंजरी ग्रादि वृहत् ग्रन्थों के सिवा ग्रानेक स्तोत्र, नाटक, कोष, छन्द, नीति ग्रादि के ग्रन्थ हैं। च्रोमेन्द्र के बहुत ग्रन्थ काव्यमाला सीरीज (बंबई) में मुद्रित भी हो गये हैं ग्रात्य च्रोमेन्द्र का भी साहित्य-च्रोत्र में उल्लेखनीय स्थान है।

चेमेन्द्र काश्मीर के अनन्तराज का समापिएडत था, यह बात इसके अंथों के—

> 'राज्ये श्रीमदनन्तराजनृपतेः काव्योदयोऽयं कृतः।" —कविकण्डाभरण

'भूभृद्धर्तुर्भुवनजयिनोऽनन्तराज्यस्य राज्ये।"

—सुवृत्ततिलक

'तस्य श्रीमद्नन्तराजनुपतेः काले किलायं कृतः।'

—श्रौचित्यविचार चर्चा

इत्यादि वाक्यों में कही गई है। ग्रानन्तराज का राज्यकाल सन् १०२८ से १०८० ई० तक है । ग्रानन्तराज मालवाधीश भोज के समकालीन है। राजतरिङ्गणी में कहा है—

> 'स च भोजनरेन्द्रश्च दानोत्कर्षेण विश्रुतौ, सूरी तस्मिन् चणे तुल्यौ द्वावास्तां कविबान्धवौ ।'

—राजतरिङ्गणी ७। २५६

यहाँ 'स च' प्रसङ्गानुसार ग्रानन्तराज के लिये कहा गया है। ग्रातः च्रोमेन्द्र का समय भी लगभग सन् १०५० ई० का समयत्ता चाहिये। इसकी पृष्टि ग्राचार्य ग्राभिनवगुप्त के साथ इसके गुरु-शिष्य सम्बन्ध द्वार्ग भी होती है।

१ देखिये काव्यमाला प्रथम गुच्छक ए० ३४-३५ की पाद टिप्पर्गा।

## श्राचार्य मम्मट श्रीर उसका काव्यप्रकाश

त्राचार्य मम्मट त्रौर उसके काव्यप्रकाश को साहित्य-संसार में जैसी व्यापक प्रतिष्ठा प्राप्त है, वैसी त्राद्यापि किसी साहित्याचार्य त्रौर साहित्य-प्रनथ को उपलब्ध नहीं हो सकी है। इस बात में किसी भी साहित्य-मर्मश विद्वान का मतमेद न होगा कि काव्यप्रकाश में जिस शैली से थोड़े शब्दों में काव्य के जिंदल विषयों का गंभीर त्रौर मार्मिक विवेचन किया गया है, वह वस्तुतः त्रभूत-पूर्व है। काव्यप्रकाश पर प्रत्येक प्रान्त के विद्वानों द्वारा त्र्रमेकों टीकाएँ लिखी गई हैं जो रुय्यक त्रौर विश्वनाथ जैसे लब्ध-प्रतिष्ठ साहित्याचायों द्वारा ही नहीं, किन्तु नैय्यायिक जगदीश, नरसिंह टक्कुर, वैय्याकरण नागोजी मह, मीमांसक कमलाकर भह, वैष्णव बलदेवभूषण त्रौर तांत्रिक गोकुलनाथ जैसे विभिन्न शास्त्रों के विद्वानों द्वारा भी लिखी गई हैं। इसका कारण केवल यही नहीं कि वे विद्वान साहित्य से रुचि रखन वाले थे, किन्तु यह भी है कि उन्होंने काव्यप्रकाश के टीकाकार के रूप में प्रसिद्धि प्राप्त करने में श्रपने पाणिडत्य का द्यत्यन्त गौरव भी समभा है। इसके द्वारा त्राचार्य मम्मट का सम्पूर्ण भारतवर्ष में एक उत्कट विद्वान माना जाना त्रौर लोक-प्रिय होना निर्विवाद सिद्ध होता है।

यद्यपि कान्यप्रकाश के प्रथम भामह त्रादि द्वारा साहित्य के बहुत से महत्व-पूर्ण अन्थ लिखे गये थे, पर कान्यप्रकाश के प्रकाश के समुख वे सभी अन्थ अपने स्वतंत्र प्रकाश की विशेषता प्रकट करने में समर्थ न हो सके। उन सभी की ठीक वही अवस्था प्रतीत होने लगी, जिस प्रकार तिमिराच्छुन्न गगन-मण्डल में चमत्कृत होनेवाले शुकादि अन्य नच्न्त्रों की चन्द्रोदय के प्रकाश होने पर हो जाती है।

### काव्यप्रकाश का विषय-विवरण

काञ्यप्रकाश में १४२ कारिकाएँ १० उल्लासों में विभक्त हैं । श्रौर ६०३ पद्य उदाहरणों में लिखे गये हैं । जिनका विषय-क्रम इस प्रकार है—

(१) प्रथम उल्लास में काव्य-प्रयोजन, काव्य-हेतु, काव्य का सामान्य लच्च्य

त्रौर उसके तान मेद-उत्तम, मध्यम श्रौर श्रधम श्रर्थात् ध्वनि, गुणीम्त व्यङ्गय श्रौर श्रलङ्कार के सामान्य लक्षण श्रौर उदाहरण हैं।

- (२) द्वितीय में शब्द के वाचक, लच्य और व्यङ्गच इन तीन अथों का और चौंचे तात्पर्यार्थ का स्पष्टीकरण है। उसके बाद लच्चणा और व्यङ्गना का निरूपण है।
  - (३) तृतीय में पूर्वोक्त वाच्य ख्रादि तीनों आयों की व्यक्तकता का निदर्शन है।
- (४) चतुर्थ में ध्वनि के मेद ग्रौर रसों एवं स्थायी मावों, विमावों तथा व्यमिचारी मावों की स्पष्टता ग्रौर ध्वनि-मेंद का निरूपण है।
- (५) पञ्चम में कान्य के द्वितीय भेद गुणीभूत न्यङ्गय का विषय और न्य-जना का प्रतिपादन है और महिम भट्ट के ध्वनि-विषयक मत का खरण्डन है।
- (६) छुठे में काव्य के तीसरे चित्र त्र्यात् शब्द के भेद त्र्यौर ग्रर्थ के ज्ञलङ्कारों का विभाजन है।
  - (७) सप्तम में दोष प्रकरण है।
- (८) अष्टम में गुण और अलङ्कार का स्वरूप और गुण एवं रीति के विवे-चन में अन्य आचार्यों की आलोचना है।
  - ( ६ ) नवम में राव्दालङ्कार के वक्रोक्ति खादि म विशेष भेद निरूपत हैं।
- (१०) दशम में उपमा त्रादि ६२ त्रालङ्कारों के विशेष भेद जिनमें त्रात-द्गुण, मालादीपक, विनोक्ति, सामान्य त्रौर सम ये पांच त्रालङ्कार संभवतः मम्मट द्वारा नवाविष्कृत हैं—मम्मट के पूर्ववर्ती त्राचार्यों ने नहीं लिखे हैं।

१ श्रागे द्वितीय भाग में दी जानेवाली श्रलङ्कार-विवरण-तालिका में मम्मट-निरूपित शब्द श्रीर श्रथं के सब श्रलङ्कारों की संख्या ६९ है। किन्तु उसमें रलेप की एक ही संख्या गण्ना को गई है किन्तु यहां रलेप की शब्दालङ्कार और श्रथीलङ्कार दोनों में गण्ना है, श्रत: यहां ७० को संख्या होती है। श्रीर 'प्रदीप' श्रादि में काव्यप्र० के श्रथीलङ्कारों की संख्या ६१ बतलाई गई है, पर वहां माला-दीपक को गण्ना दीपक, ही में की गई है। 'संकेत' श्रादि टीकाशों

मम्मट के पूर्ववृतों भामह, दएडी, उद्घट श्रीर वामन श्रादि सभी ने श्रल-क्कार, गुण-रीति विषयक न्यूनाधिक निरूपण किया है ग्रौर स्द्रट एवं भोज ने रस विषय का भी, किन्तु इनमें किसी ने भी इस रहस्य पर कुछ प्रकाश नहीं डाला कि काव्य के रस, अलङ्कार, गुण और रीति आदि जो पदार्थ हैं उनका काव्य में क्या-क्या स्थान है अर्थात् काव्य में इनको किस-किस श्रेणी का महत्त्व है। यद्यपि वामन ने रीति को काव्य की आत्मा वतलाकर प्रधानता दी थी किन्तु आचार्य मम्मट ने रीति को इस अधिकार के आयोग्य वतलाकर वामन के इस मत का बहुत ही मार्मिक खरडन किया है। ध्वनिकारों ने काव्य में ध्वनि का साम्राज्य स्थापित करके भी ख्रन्य काव्य-विषयों का स्थान स्पष्टतया निर्दिष्ट नहीं किया था, किन्तु मम्मटाचार्य ने ही सर्वप्रथम ध्वनि, गुणीभूतव्यंङ्गय और अलङ्कारों को, उत्तम, मध्य त्र्यौर त्राधम कान्य की संज्ञा निर्दिष्ट करके इस जटिल समस्या की पूर्ति की है। यही नहीं, ध्वनिकारों ने जिस व्यङ्गयार्थ स्त्रीर व्यझना के स्त्राधार पर ध्वनि-सिद्धान्त का विशाल भवन खड़ा किया था, उसपर महिम भृष्ट ने तीव पहार करके उसके अस्तित्व को ही समूल नष्ट करने की जो चेष्टा की थी। त्र्याचार्यं मम्मट ने त्रपनी मार्मिक विवेचना के शिल्पचातुर्यं द्वारा ध्वनि-सिद्धान्त के उस भवन को परिष्कृत करके उसे ग्रत्यन्ताधिक चमत्कृत ग्रौर चित्ताकर्षक भी बना दिया। यह आचार्य मम्मट द्वारा की गई मार्मिक विवेचना का ही फल है कि मम्मट के परवर्ती हेमचन्द्र, विश्वनाथ ग्रौर पिएडराज जगन्नाथ जैसे सभी सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों को ध्वनि-सिद्धान्त पर ब्राचिप करने का साहस न हो सका।

मम्मट के संमुख उसके पूर्ववर्ती साहित्याचार्यों के ग्रन्थ थे, उन सभी को उसने सन्मान-दृष्टि से देखा है, किंतु इसने किसी का भी दासवत् अनुसरण् नहीं किया। मम्मट को जिसका जो मत उचित प्रतीत हुआ उसे अपने प्रतिपाद्य विषय में उसने उद्घत किया है और जो मत प्रतिकृत प्रतीत हुआ उसकी आलोचना भी की है—पर कूर शब्दों में नहीं, देखिये—

में काव्यप्र० के सब्दालङ्कारों की संख्या ६ बतलाई है। बहुां छेकानुप्रास श्रौर लाटानुप्रास की श्रनुप्रास के श्रन्तर्गत गणना की गई है किन्तु यहां पृथक्र है।

(१) प्रथम भामह को ही लीजिये। भामह के—

'सैषा सर्वेव वक्रोक्तिरनयाथों विभाव्यते'। '' (काव्यालं ०२। प्रप् ) इस सिद्धान्त को मम्मट ने स्वीकार किया है। ' श्रीर भामह की कुछ कारिकाश्रों का श्रंश भी लिया है, जैसा कि श्रागे स्पष्ट किया जायगा। किन्तु भामह के— 'श्रव्यं नास्तिसमस्तार्थं काव्यं मधुरमिष्यते' (का० लं० २। २३) इस मत का खएडन भी किया है—

'त्राल्हादकत्वं माधुर्य शृङ्गारे द्रुतिकारणम् । श्रव्यत्वंपुनरोजप्रसादयोरपि ।

काव्यप्र० उल्ला० ८ पृ० ५७४

(२) दर्ग्डी ऋौर वामनादि ने शब्द के १० गुण बताये हैं, किन्तु मम्मट ने—

'माधुर्योजः प्रसादाख्यास्त्रयस्ते न पुनर्दश'—

का० प्र० ३०। प्र० ५७३

इस कारिका में केवल तीन गुण ही स्वीकार किये हैं और शेष सात गुणों में किसी को अपने स्वकृत उक्त तीन गुणों के अन्तर्गत, किसी को दोष का अभाव और किसी को रस-विशेष में दोष रूप प्रतिपादन करके युक्तिपूर्वक अस्वीकार किया है। इसी प्रकार वामनादि ने— और श्री भरतमुनि ने भी अर्थ के १० गुण बताए हैं। इस मत को भी मम्मट ने विस्तृत विवेचन के उपरांत 'तेननार्थगुणावाच्याः' (का० प्र० उल्ला॰ ८१७३) इस कारिका में अस्वीकार कर दिया है।

(३) रुद्रट के बहुत से पद्म कान्यप्रकाश के उदाहरणों में उद्भृत हैं। और श्लेष प्रकरण में मम्मट ने अपने मत के समर्थन में रुद्रट के—

"तथाद्युक्तं रुद्रदेन स्फुटम्थालङ्कारा .......

काव्यालं० ४।३२

१ देखो कान्यप्र० विशेषालङ्कार की वृत्ति उल्ला० १० वामनाचार्य संस्क० पृ०९१०।

इस मत को श्लेष प्रकरण में उद्धृत किया है। किन्तु रुद्रट ने व्यधिकरण श्रौर एक देश में समुचय श्रलङ्कार दिखाया है (काव्यालं ७।१६,२६) उसका मम्मट ने खरडन किया है—

'व्यधिकरणे इति एकदेशे इति च न वाच्यम्।'

कान्यप्र० समुचय प्रकरण

त्रौर रुद्रट के स्वीकृत हेतु त्रलङ्कार का भी मम्मट ने (कान्यप्र० उ० १० पृ० ८५६ ) खराडन किया है।

(४) वामन के—

'काव्यशोभायाः कर्तारो धर्मागुणास्तद्तिशयहेतवस्त्वलङ्काराः।' काव्यालं सू० ३।१।१,२

इस मत का मम्मट ने (कान्यप्र० उ० ८) खरडन किया है।

- (५) उद्भट की कुछ कारिकाश्रों के श्रंश काव्यप्रकाश में लिये गये हैं। किन्तु उद्भट के श्लेष विषयक—'श्रलङ्कारान्तरगतो प्रतिमां जनयत्पदैः।' (काव्यालं सारसं, श्लेष प्रकरण्) इस मत का मम्मट ने—न चायमुपमा-प्रतिभोत्पत्तिहेतुश्लेषः (काव्यप्र श्लेष प्रकरण्) खण्डन किया है। किर गुण् श्रौर श्रलङ्कार के भेद का प्रतिपादन करते हुए भी (काव्यप्र उत्तर ८) मम्मट ने उद्भट के मत का खण्डन किया है।
- (६) ध्वनिकार एवं त्रानन्दवर्धनाचार्य मम्मट के त्रत्यन्त अद्धेय ये त्रत्यत्व उनके मतों को मम्मट ने त्रपने प्रतिपाद्य विषयों के समर्थन में त्र्यनेक स्थलों पर उद्भृत किया है। किन्तु उनकी त्रालोचना करने में भी मम्मट ने सङ्कोच नहीं किया है। ध्वन्यालोक में रसों के विराधाविरोध प्रकरण में—

'विनेयानुन्मुखीकर्तुं काव्यशोभार्थमेववा । तद्विरुद्धरसम्पर्शस्तदाङ्गानां न दुष्यति' ।।

--ध्वन्या० ३।३०

 खीकर्तुं काव्यशोभार्थमेव वा क्रियमाणो न दुष्यित-सत्यं मनोरमा रामा सत्यं रम्या विभूतयः । किन्तु मत्ताङ्गनापाङ्गभङ्गलोलं हि जीवितम् ॥ . इत्यादिषु नास्ति रसविरोधदोषः ।

ब्राचार्यं मम्मट ने रस के इसी विरोधाविरोध-प्रकरण में — 'सत्यं मनोरमा'

इत्यादि पद को उद्धृत करके इसकी ग्रालोचना में कहा है-

'इत्यत्राद्यमर्द्ध वाध्यत्वेनैवोक्तम्।'''ं शान्तमेव पुष्णाति।'''ं नतु विनेयोनमुखीकरणमत्र परिहारः।'''नापि काव्यशोभाकरणम्। रसान्तराद्नुप्रासमात्राद्धा तथा भावात्'। —काव्यत्र० उ-७ पृ० ५४४ अर्थात् 'सत्यं मनोरमा रामा''''' इस श्लोकके पूर्वार्द्ध में शृङ्कार रस के श्रोर उत्तरार्द्ध में शान्त रस, के विभाव होने के कारण शृङ्कार श्रोर शान्त रस परस्पर विरोधी रसों का समावेश है। इसके विरोध के परिहार में ध्वनिकार का कहना है कि यद्यपि इसमें शृङ्कार रस के विभाव हैं पर एक तो काव्य मधुरता से उपदेश दिया करता है श्रीर दूसरे यहाँ काव्य-शोमा के लिए ऐसा वर्णन किया गया है इसलिये यहाँ दोष नहीं। पर मम्मट इसके विरुद्ध यह कहते हैं कि यह बात नहीं, यहाँ पूर्वार्द्ध में भी शृङ्कार के विभाव हैं, वे बाधित किया गया है न कि काव्य-शोमा के लिये। श्रातः इसके द्वारा शान्त रस की पृष्टि ही होती है, काव्य-शोमा तो यहाँ श्रानुप्रास श्रीर रसान्तर की स्थिति होने से ही हो जाती है।

इनके सिवा काव्यप्रकाश के सप्तम उल्लास में तो दोषों के उदाहरणों में

१ 'वाधित का अर्थ यह है कि किसी रस के अङ्गों के विद्यमान रहने पर भी उसके विरोधी रस के अङ्गों के प्रवत होने के कारण उस रस की अभिव्यक्ति का रुक जाना। यहाँ शान्तरस के विभाव प्रवत होने से शङ्कार रस की अभि-व्यक्ति रुक गई है।

कालिदास आदि प्रायः अनेक सुप्रसिद्ध महाकवियां की कृतियों में दोष प्रदर्शित किये गये हैं। अतएव स्पष्ट है कि मम्मटाचार्य एक अलौिकक प्रतिमा-सम्पन्न उत्कट विद्वान् होने के सिवा स्वतन्त्र विचार के समालोचक भी थे। इसी से अल्प समय के पश्चात् ही—लगभग एक शताब्दी के बाद ही इनकी वाग्देवी-सरस्वती के अवतार के रूप में प्रसिद्धि हो गई थी, जैसा कि अमरुकशतक के टीकाकार—जिनका समय लगभग १२२५ ई० है, धारेश्वर अर्जुनदेव के—'तदावाग्देव-तादेश इति व्यवसितस्य' (अमरुक पृष्ट ५५) इस वाक्य से विदित होता है। मम्मट का एक अन्य शब्दव्यापारविचार भी निर्णय-सागर में मुद्रित हुआ है। उसमें शब्द-वृत्ति-लज्ज्णा, व्यञ्जनादि पर विस्तृत विवेचन है।

#### कान्यप्रकाश का लेखक

कान्यप्रकाश में कारिका, वृत्ति श्रीर उदाहरण तीन श्रंश हैं। इनमें उदा-इरण तो प्राचीन प्रचलित परंपरा के श्रानुसार श्रन्य ग्रन्थों से उद्भृत ही हैं। किन्तु कान्यप्रकाश की साहित्यकौमुदी नामक टीका के लेखक विद्याभूषण तथा महेश्वर श्रादि कुछ, टीकाकारों ने कारिका श्रीर वृत्ति के लेखक भिन्न-भिन्न बताये हैं, इस श्राधार पर कि नाट्य-शास्त्र की—

> "श्रङ्गारहास्य करुणाः "नाटबशा० ६।१५ "रतिर्हासश्च शोकश्चः "नाटबशा० ६।१७ 'निर्वेदग्लानिशङ्काख्या' इत्यादि, चार कारिकाएँ

> > ( नाटवशास्त्र ६।१८-२१ )

ये कारिकाएँ काव्यप्रकाश ( उल्लास ४।२६,३०,३१,३२,३३,३४ ) में अविकल मिलतो हैं। अतएव उपर्युक्त टीकाकारों ने काव्यप्रकाश की कारिकाओं को श्री भरत मुनि प्रणीत और वृत्ति को मम्मट प्रणीत समक्त लिया है। किंतु यह भ्रममात्र है। क्योंकि प्रथम तो काव्यप्रकाश की १४२ कारिकाओं में नाट्य-शास्त्र की केवल ये ६ कारिकाएँ हैं—जिनमें आठ रस, आठ स्थायी माव और ३३ सञ्चारी भावों का नामोल्लेख मात्र है, इन सभी का नाम और संख्या स्वित करना तो मम्मट को भी आवश्यक ही था, उनके लिये अन्य नजीन कारिकाएँ

निर्माण न करके नाट्यशास्त्र की उपर्युक्त कारिकाय्रों का मम्मट द्वारा लिया जाना कोई ब्राक्ष्य नहीं, जब कि मम्मट के पूर्ववर्ती भामह, दएडी ग्रौर उद्भट जैसे ब्रान्य सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों द्वारा भी अपने पूर्ववर्ती अन्य ग्रन्थकारों की कारिकाएँ ली गई हैं, जैसा कि पहिले स्पष्ट किया है। मम्मट ने भी उसी प्राचीन परम्परा का अनुसरण करते हुए केवल नाट्यशास्त्र की ही नहीं, किन्तु अन्य ग्रन्थों की भी लच्चणात्मक कारिकाएँ ली हैं। देखिये काव्यप्रकाश की—

'उपकुर्वन्ति तं सन्तं येङ्गद्वारेण जातुचित्। हारादिवदलङ्कारास्तेनुप्रासोपमादयः ॥ ये रसस्याङ्गिनोधर्माः'। काव्यप्रकाश उ० ८।६७

ये कारिकाएँ, ध्वन्यालीक की-

'तमर्थमवलम्बन्ते येङ्गिनं ते गुणाःस्मृताः। अङ्गाश्रितास्त्वलङ्कारा मन्तव्या कटकादिवत्'॥

—ध्यन्या० २।७ ।

इस कारिका से अधिकांश में मिलती हैं। श्रौर काव्यप्रकाश की— 'निषेधो वक्तुमिष्टस्य यो विशेषाभिधित्सया। वद्यमाणोक्तविषयः तत्राचेपो द्विधा मतः'।।

—काव्यप्रकाश १०।१०६

यह कारिका भामह की—
'प्रतिषेध्द्देष्टस्य यो विद्रोषाभिधित्सया'। (काव्यालङ्कार २।६८)
'चद्यमाणोक्तविषयः तत्राचेपो द्विधा मतः'। (काव्यालङ्कार २।६७)
इस कारिका से अच्चरशः मिलती है। केवल प्रथम पाद में नाममात्र का परिवर्तन है। और काव्यप्रकाश की—

- (१) 'क्रियायाः प्रतिषेथेऽपि फलव्यक्तिर्विभावना'। काव्यप्रकाश १०।१०७ पृष्ट ७६=
- (२) 'श्रभवन्वस्तुसम्बन्ध उपमापरिकल्पकः'। काव्यप्रकाश १०।९७ पृष्ठ ७४४

(३) 'प्रत्यचाइव यद्भावाः क्रियन्ते भूतभाविनः'। काव्यप्रकाश १०।११४ पृष्ठ ८२२

ये कारिकाएँ उद्भट की-

(१) 'क्रियायाः प्रतिषेधे या तत्फलस्य विभावना'।

काव्यालङ्कारसारसंग्रह २।३२

(२) 'ग्रभवन्वस्तुसम्बन्धो भवन्वा यत्र कल्पयेत्। डपमानोपमेयत्वं'। (काब्या० सार सं० ५।६१)

(३) 'प्रत्यत्ताइव यत्रार्था दश्यन्ते भूतभाविनः'।

काव्यालङ्कारसारसंग्रह ६।७३

इन कारिकाओं से ली गई हैं। इनमें जो नाममात्र परिवर्तन किया गया है, वह मम्मट की विद्वत्ता का परिचायक है। जैसे उद्भट की द्वितीय संख्या की कारिका में— 'यत्र उपमानोपमेयत्वं कल्पयेत्' इतने बड़े वाक्य के अभिप्राय को मम्मट ने काव्यप्रकाश की कारिका के— 'उपमापरिकल्पकः' इस छोटे वाक्य में अधिक स्पष्ट कर दिया है। इसीप्रकार उद्भट की अन्य कारिकाओं में भी मम्मट ने बहुत उपयुक्त परिवर्तन किया है।

वामन के— 'कर्णावतंसश्रवणकुरडलशिरः शेखरेषु कर्णादिनिर्देशः सन्निधेः' काव्यालंकार सूत्र २।२।१४

इस सूत्र के त्राधार पर काव्यप्रकाश की—
'कर्णावतंसादिपदे कर्णादिध्विनिर्मितः । सन्निधानादिबोधार्थं'।
काव्यप्रकाश ७।५८

यह कारिका है।

इसके सिवा का ब्यप्रकाश की कारिका क्रों को भरतमुनि-प्रणीत मानने के विरुद्ध एक प्रवल प्रमाण क्रौर भी है। का व्यप्रकाश में — 'कारणान्यथकार्याणि' (का व्यप्रकाश उ० ४।२७,२८) इत्यादि कारिका क्रों की वृत्ति में — तदुक्तं भरतेन — 'विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसिनिष्पत्ति' यह उल्लेख है। यदि कारिका एँ भरतमुनि प्रणीत होतीं तो किर भरत की कारिका के समर्थन में भरत के

नामोल्लेख के साथ भरत के इस सूत्र को किस प्रकार उद्भूत किया जा सकता था। अतएव स्पष्ट है कि काव्यप्रकाश में कुछ कारिकाएँ और कुछ कारिकाओं के अंश अन्य अन्थों से भी लिये गये हैं, जिनमें भरतमुनि के नाट्यशास्त्र की भी पूर्वोक्त छः कारिकाएँ ली गई हैं।

अच्छा, इस विषय में एक आपत्ति और भी है, काव्यप्रकाश के प्रारंभ में अन्यारंभ की प्रथम कारिका के आदि में—

'मन्थारम्भे विन्नविघाताय समुचितेष्टदेवतां मन्थकृत् परामृशति'

इस वृत्ति के 'ग्रन्थकृत्' ग्रौर 'परामृश्ति' में ग्रान्य पुरुष के प्रयोग पर यह कल्पना की जाती है कि यदि कारिकाकार मम्मट ही होता तो ग्रापने लिये ग्रान्य पुरुष का प्रयोग न करके उत्तम पुरुष का प्रयोग करता। किन्तु यह कपहना भी निर्मूल है। क्योंकि संस्कृत के प्राचीनतम ग्रन्थकर्तांग्रों द्वारा भी ग्रापने लिये ग्रान्य पुरुष का प्रयोग किया जाना दृष्टिगत होता है—

'मिथिलास्थः स योगीन्द्रः त्तर्गंध्यात्वा व्रवीन्मुनीन्'। —याग्यवत्क्य स्मृति १।२

इसमें स्वयं महिष् याग्यवल्क्य जी ने अपने लिये अन्य पुरुष का प्रयोग किया है। बौघायन स्मृति में—'स हस्मादह बौधायनः'। ऐसा ही प्रयोग है। इन वाक्यों का अपरार्का टीका में यही ताल्पर्य स्पष्ट किया गया है। अौर मनुस्मृति के—'स तै पृष्टस्तथासम्यगमितौजा महात्मिभः' (मनु १।४) इसकी टीका में मेधातिथि ने—'तदा च आद्यं प्रायेग अन्थकाराः स्वमतं परोपदेशेन अवते' यह लिखा है, और कल्लूक भट्ट ने—

'प्रायेणाचार्याणामियं शैली यस्वाभिषायमपि परोपदेशमिव वर्णयन्ति'

यह स्पष्ट किया है। फिर एक ग्रौर भी महत्वपूर्ण ग्रान्तरङ्ग प्रमाण कारिका ग्रौर वृत्ति के एक हो लेखक होने की पुष्टि में मिलता है। काव्यप्रकाश की 'सांगमेतत्

१ देखिये, याज्ञवल्क्य स्मृति अपरार्का टीका ए० ४।

निरंगन्तु शुद्धं माला तु पूर्ववत्' (उ० १० पृ० ७२६) इस कारिका में माला-रूपक को पूर्ववत् अर्थात् पूर्वोक्त मालोपमा के समान कहा गया है। किन्तु मूल कारिकाओं में कहीं भी मालोपमा का उल्लेख नहीं है—किन्तु इसके पहले केवल वृत्ति में 'मालोपमा' का निर्देश है। अतः स्पष्ट है कि यदि वृत्ति और कारिकाओं का लेखक एक न होता तो वृत्ति में कहे हुए विषय का कारिकाओं में उल्लेख किस प्रकार किया जा सकता था ? अतएव निस्सन्देह वृत्ति और कारिका दोनों का लेखक एक ही है। किन्तु काव्यप्रकाश की समाप्ति तक संपूर्ण कृति केवल मम्मट-कृत नहीं प्रतीत होती है। इस विषय में काव्यप्रकाश के अन्तिम—

'इत्येष मार्गो विदुषां विभिन्नोप्यभिन्नरूपः प्रतिभासते यत । नतद्विचित्रं यद्मुत्र सम्यग् विनिर्मिता संघटनैव हेतुः'।। इस पद्य का टीकाकारों ने एक ग्रथं तो इस ग्रन्थ का महत्व-सूचक किया है। ग्रौर दूसरा ग्रथं—श्लेषार्थं किया है, जिसमें काव्यप्रकाश के प्रणेता दो—भिन्न-भिन्न बताये हैं। उपलब्ध टीकाग्रों में सबसे प्राचीन विक्रमीयाब्द १२१६ (११५६ ई०) का माणिक्यचन्द्र मम्मट के निकटवर्ती टीकाकार है, उसने लिखा है—

'ऋथ चायं प्रन्थोऽन्येनारब्धोऽपरेण च समर्थितः इति द्विखण्डोऽपि संघटनावशादखण्डायते'। ऋौर सोमेश्वर ने ग्रपनी संकेत टीका में लिखा भी है—— 'प्रन्थो प्रन्थकृतानेन कथमप्यसमाप्तत्वादपरेण च पूरिताशेषत्वात'। इसी प्रकार ऋन्य टीकाग्रों में भी उल्लेख है, जो संभवतः इन्हीं प्राचीन टीकाग्रों के ऋाधार पर है। इसकी पुष्टि ग्रमस्कशतक के टीकाकार ऋर्जुनदेव के——'काव्य-प्रकाशकारौ प्रायेण दोष दृष्टी' (ग्रमस्क पृ० ५५) इस वाक्य में किये गये द्विय-चन के प्रयोग द्वारा भी होती है। ऋर्जुनदेव, माणिक्यचन्द्र के लगभग ५० वर्ष उत्तरकालीन है । इसके सिवा काव्यप्रकाश की एक हस्तलिखित प्रति का

१ अर्जुनदेव धारेश्वर भोज का १३वां अधिकारी था। देखो इसका शिला- / बोख विक्रमीयाब्द १२७२ (१२१६ ई०) का श्रोरियन्टल सोसाइटो जर्नल भाग ७।

उल्लेख प्रो॰ मंडारकर ने किया है जिस पर विक्रमाब्द १२१५ (११५८ ई॰) है। उसके अन्त में—कात राजानक मम्मटालकयोः लिखा हुआ है। राजानक आनन्द ने काव्यप्रकाश की निदर्शन नामक एक टीका सन् ११६५ ई॰ में लिखी है जिसमें लिखा है—

'यदुक्तं—'कृता श्रीमम्मटाचार्य्यययेंः परिकरावधिः। प्रवन्धः पूरितः शेषो विधायालक (अथवा-विधायाल्लट) सूरिणा'

इस प्रचलित पद्य में दशमोल्लास में परिकर अलङ्कार तक मम्मट द्वारा और रोष अल्पांत अलक (या अलट) द्वारा प्रणीत बताया गया है। किन्तु इसके विरुद्ध पूर्वोक्त अर्जुनदेव प्रणीत अमरुकशतक की टीका में (पृ० २९) अमरुक-शतक के—'प्रसादे वर्तस्व प्रकटयमुदं ......' कान्यप्रकाश में उद्भृत (७।३२७-पृ० ५३१ इस पद्य पर—यथोदाहृतं दोषनिर्णये मम्टालकाभ्यां'। यह उल्लेख है, इसके द्वारा परिकर के आगे का अल्पांत ही नहीं किन्तु सतमोल्लास में भी अलक का सम्बन्ध स्थापित होता है। किन्तु यह भी संभव है किसी प्रति के अन्त में 'मम्मटालकाभ्यां' ऐसा उल्लेख देखकर उसी के आधार पर अर्जुनदेव ने संपूर्ण कान्यप्रकाश को मम्मट और अलक दोनों द्वारा प्रणीत समक्त लिया हो। अस्तु, इस विषय में किसी निश्चय पर पहुँचने के लिये कोई साधन नहीं।

श्रलक या श्रल्लट राजानक जयानक का पुत्र बताया जाता है। यदि पीटरसन का मत ठीक हो तो रलाकर के हरविजय काव्य पर विषमपदद्योतिका टीका का लेखक यही श्रल्लट है। महाकित्र रलाकर श्रवन्तिवर्मा के राज्यकाल (सन् ५५५–५८४) में था जैसा कि राजरतरिङ्गणी (५।३९) से विदित होता है।

अच्छा, इस विषय में एक प्रश्न और भी है। कान्यप्रकाश पर एक संकेत टीका रुयक (या रुचक) इत है। उसकी हस्तलिखित प्रति के प्रथमोन्नास

१ देखो भंडारकर रिपोर्ट on Four for 1904 पृष्ठ १४ ।

२ देखो हरविजय महाकाव्य पृष्ट १, २ की पाद-टिप्पणी।

श्रीर दशमोल्लास के श्रन्त में—'इति श्रीराजानक मम्मटालक हचकानाम्' ऐसा उल्लेख हैं। इस श्राधार पर पीटरसन श्रीर स्टीन काव्यप्रकाश के प्रख्यन में मम्मट श्रीर श्रलक के सिवा ह्रस्यक या 'हचक' का संबंध भी कल्पना करते हैं। किन्तु यह कल्पना नितान्त निराधार है। प्रथम तो मम्मट श्रीर ह्रस्यक एक-कालीन ही नहीं, किर श्रीर भी बहुत से कारण इस कल्पना के विह्र हैं, जो श्रागे ह्रस्यक के निबन्ध में प्रदर्शित किये जायँगे। यहाँ इस विषय में यहीं कहना पर्याप्त है कि इस उल्लेख द्वारा ह्रस्यक केवल संकेत टीका का लेखक ही निश्चित किया जा सकता है।

### मम्मट का परिचय और समय

'राजानक उपाधि द्वारा ही स्पष्ट है कि मम्मट काश्मीरी था। काश्मीरी विद्वानों को उच सन्मान सूचक यह उपाधि काश्मीर की एक महारानी प्रदत्त हैं । भीमसेनक्षत सुधासागर टीका के उल्लेख के ग्राधार पर पीटरसन मम्मट को महाभाष्य पर प्रदीप के लेखक कैयट का भाई ग्रीर ऋक्प्रतिभाष्य के भाष्यकार कवट का बड़ा भाई ग्रीर जैयट का पुत्र बताता है । किन्तु उस भाष्य में कवट ने ग्रापने पिता का नाम वज्रट वतलाया है । ग्रीर हौल एवं वेबर मम्मट को नैषधकार श्रीहर्ष का मामा कल्पना करते हैं । किन्तु नैषधीयचरित के लेखक श्रीहर्ष कनौजाधिपति श्री जयचन्द के ग्राश्रित थे, जिसका समय ईसा की १२ वीं शताब्दी का उत्तरार्छ है । ग्रीर मम्मट का समय लगभग ईसा की

१ देखो पीटरसन् की द्वितीय रिपोर्ट पृष्ट १४

२ राजतरिक्षणों में उल्लेख है— 'राज्ञो कृतज्ञभावेन साऽपि मन्त्रिसभान्तरे, तमाजुहाव निर्दोहं स्वयं राजानकाख्यया।' ६।२।९

३ देखो पीटरसन की काश्मीर प्रथम रिपोर्ट पृष्ठ ९४

४ देखो जयचन्द्र का दानपत्र इण्डियन एण्टिक्वेरी १५।११।१२ श्रौर नैषधीयचरित्र प्रस्तावना, निर्णयसागर प्रेस सन् १८९४ ए० १०-१५

११ वीं शताब्दी का मध्य है। ब्रातः मम्मट ब्रौर श्रीहर्ष के समकालीन न होने के कारण यह कल्पना भी निराधार है।

श्राचार्य मम्मट की उत्तर सीमा हेमचन्द्राचार्य के काव्यानुशासन द्वारा बहुत सरलता से निश्चित हो जाती है। हेमचन्द्र मम्मट के उत्तरकालीन लेखकों में सबसे श्रिधिक निकटवर्ती है। हेमचन्द्र ने अपने काव्यानुशासन में काव्यप्रकाश के श्रनेक लंबे लंबे श्रवतरण अनेक स्थलों पर लिये हैं। हेमचन्द्र का जन्मकाल सन् १०८८ ई० है यद्यपि काव्यप्रकाश पर माणिक्यचन्द्र की संकेत टीका विक्रमाब्द १२१६ (सन् ११६० ई०) की है और रुव्यक की संकेत टीका माणिक्यचन्द्र से भी प्राचीन है । किंतु जब हेमचन्द्र का समय निश्चित है तो निश्चित रूप में मम्मट की श्रंतिम सीमा ईसा की ११वीं शताब्दी के बाद कदापि नहीं हो सकती, उसके पहले ही मानी जा सकती है। और इसकी पूर्व सीमा ध्वन्यालोक पर लोचन के लेखक श्री अभिनवगुतपादाचार्य के समय पर निर्भर है, जिनका समय लगभग १०५० ई० तक है। इसकी पृष्टि काव्यप्रकाश में उद्धृत नवसाहसाङ्कचरित काव्य के कई पद्यों से होती है। नवसाहसाङ्क का नायक धारेश्वर भोजराज का पिता सिन्धुराज (या सिन्धुल ) है। और मम्मट ने भोज के प्रशंसा समक वर्णन का—

### 'यद्विद्वद्भवनेषु भोजनृपतेस्तत्त्यागलीलायितं'।

काव्यप्रकाश १०।५०५

यह पद्य भी काव्यप्रकाश में उद्धृत किया है। भोज का समय १०५५ ई० तक है। अतः आचार्य मम्मट का समय १०२५ और १०७५ ई० के मध्य में हो सकता है।

काव्यप्रकाश पर जितनी टीकाएँ हैं, उतनी ग्रान्य किसी साहित्य-ग्रन्थ पर ही नहीं, संस्कृत के किसी भी ग्रन्थ पर शायद ही हों। इनमें, माणिक्यचंद्र,

१ देखिए इस यन्थ में यागे हेमचन्द्राचार्य विषयक निबन्ध ।

२ देखिए इसी प्रन्थं में ग्रागे रूटवक निवन्ध ।

सोमेश्वर, सरस्वतीतीर्थ, श्रौर जयन्त की प्राचीन होने के कारण श्रौर गोविन्द ठक्कुर का प्रदीप विद्वत्तापूर्ण होने के कारण उल्लेखनीय हैं। श्री वामना-चार्य भलकीकर की बाल-बोधिनी जिसमें प्रायः पूर्व-प्रणीत श्रनेक टीकाश्रों के श्रवतरणों का भी उल्लेख है, विशेषतया हमारे जैसे स्थूल मतिवालों के लिये श्रत्यन्त उपयोगी होने के कारण विशेष उल्लेखनीय है।

## रुय्यक (या रुचक) और उसका अलङ्कारसर्वस्व अथवा

#### अलङ्कारस्त्र -

श्रलङ्कारसर्वस्व (या सूत्र) सूत्रबद्ध यन्थ है। इसमें द्६ सूत्र हैं, जिसमें ६ शब्दालङ्कार श्रीर ७५ श्रर्थालङ्कार (७ रसवदादि तथा संकर संख्रष्टी को मिला-कर) हैं। परिणाम, उल्लेख, विचित्र श्रीर विकल्प ये ४ श्रलङ्कार संमत्रतः इसी के द्वारा सबसे प्रथम श्राविष्कृत हैं। 'विकल्प' के विषय में तो स्वयं रूथ्यक ने कहा है —'पूर्वेरकृतविवेकोऽत्रदर्शितइत्यवगन्तव्यम्'। श्रीर 'विचित्र' के विषय में विमर्शनीकार जयरथ ने कहा है—'एतद्धि ग्रन्थकृतैवाभिनवत्वेनोक्तम्'।

इसमें अलङ्कारों के लच्चण सूत्रों में हैं ग्रौर वृत्ति में विस्तृत विवेचन श्रौर उदाहरण देकर स्पष्टता की गई है। यह ग्रन्थ के गल श्रलङ्कार-विषयक है। स्टियक ने ग्रन्थारंभ में पूर्ववर्ती साहित्याचार्यों के विभिन्न मतों पर किये गये विस्तृत विवेचन में ध्वनिकार के मतानुसार ध्वनि-सिद्धान्त को काव्य में सर्वोपरि स्वीकार किया है। किन्तु विस्तृत विवेचन इसने श्रलङ्कार विषय पर ही किया है। यह ग्रन्थ भी साहित्य के उल्लेखनीय ग्रन्थों में है। इस ग्रन्थ का अधिक महत्व ग्रौर उपयोगिता इसकी सार-गर्भित वृत्ति पर ही निर्भर है।

इस प्रनथ का एक संस्करण काव्यमाला में जयरथ की त्रालाङ्कार विमर्शनी

१ यह टीका गवर्न मेंट कालेज पूना के प्रोफेसर श्री वामनाचार्य ने सन् १९०० ईसवी के कुछ पहिले लिखी है श्रीर निर्णयसागर प्रेस वम्बई में मुद्रित हुई है।

टीका के साथ अलङ्कारसर्वस्व के नाम से मुद्रित हुआ है। इस ग्रन्थ के गौरव में जयरथ की महत्वपूर्ण विमर्शनी द्वारा और भी अभिवृद्धि हो गई है। और इसका दूसरा संस्करण त्रिवेन्द्रम संस्कृत सीरीज में समुद्रबंध की टीका के साथ अलङ्कारसूत्र के नाम से मुद्रित हुआ है।

ञ्चलङ्कारसर्वस्य का लेखक

साहित्य के अन्य कुछ प्रन्थों की भाँति इस प्रन्थ के सूत्र और वृत्ति के लेखक के विषय में भी बड़ी संदिग्धता है। काव्यमाला के संस्करण के अनुसार सूत्र और वृत्ति दोनों का लेखक एक रुय्यक ही है, जैसा कि उसके प्रारम्भ के—

'नमस्कृत्य परां वाचं देवीं त्रिविधविग्रहाम् । निजालङ्कारसूत्राणां वृत्यातात्पर्यमुच्यते' ॥ इस पद्य के 'निजालङ्कारसृत्राणां' वाक्य से ग्रौर टीकाकार जयरथ के उल्लेखों से स्पष्ट है । ग्रौर ग्रालङ्कारसर्वस्व की सङ्जीवनी टीका में श्रीविद्याचकवर्ती ने भी प्रारम्भ के—

र् रचकाचार्यांपज्ञे सेयमलङ्कारसर्वस्वे । सञ्जीविनीतिटीका श्रीविद्याचक्रवर्तिना क्रियते ॥

ग्रौर ग्रन्त के-

'इत्थं भूम्ना रुचकवचसां विस्तरः कर्कशोयं टीकास्माभिः समुपरचिता तेन सञ्जीविनीयम्'।

इन पद्यों में सूत्र ख्रौर वृत्ति दोनों का लेखक रुचक को ही बताया है। 'रुचक' रुध्यक का अपभंश है । बाद के लेखकों में प्रतापरुद्रयशोभूषण पर रलापण टीका के लेखक कुमारस्वामी ने—'तदुक्तं रुचकेन' ऐसा कहकर अलङ्कार-सर्वस्य की—'एकार्थाश्रयापि धर्मविषये' इत्यादि वृत्ति (काव्यमाला संस्करण पृ० ५८) उद्भृत की है। ख्रौर भी ख्रनेक स्थलों पर रलापण में इसी प्रकार वृत्ति का लेखक रुचक को ही माना गया है। परिडतराज जगन्नाथ ने भी (रसगं०

१ देखो पिशल की शृङ्कारतिलक की भूमिका ए० २८,२९।

२ देखो रतापण पृ० ३९३

पृ० २२१,२५१,३४२,३४२,३५२,) त्रालङ्कारसर्वस्व के सूत्र और वृत्ति दोनों के उद्धरण रुय्यक के नाम से ही दिये हैं।

इसके विपरीत त्रिवेन्द्रम् संस्करण के प्रारम्भ के पद्य में "निजालङ्कार-स्त्राणां" के स्थान पर 'गुर्वलङ्कारस्त्राणां' वाक्य मुद्रित है श्रौर प्रन्थान्त में भी-

> 'इति मङ्क्षको वितेने काश्मीरित्त्तिपसान्धिविग्रहिकः। सुकविमुखालङ्कारं तिद्दमलङ्कारसर्वस्वम्'॥ त्रिवेन्द्रम सं० १० २२=

यह त्रार्थावृत्त है। त्रप्पय दीिव्तत ने चित्र मीमांसा में (पृ० १०)— 'किन्तु श्लेषस्यालङ्कारविविक्तविषयाभावेन निरवकाशतया वलवत्वेन ''श्लेषएवनोपमेतिमंखकादिभिरभ्युपेयते'।

यह इलेष-विषयक विवेचन की अलङ्कारसर्वस्व की वृत्ति का मत दिखाया है। अर्थात् अप्यय भी वृत्ति को मंखक् प्रणीत मानता है। मंखक् ने स्वयं अपने श्रीक्रिटचरित महाकाव्य में लिखा है—

> 'तं श्रीरुय्यकमालोक्य सं प्रियं गुरुमग्रहीत्। सौहाद्प्रश्रय रसश्रोतस्सम्भेद्मज्जनम्'। (२५।३०)

इन्हीं त्राधारों पर त्रिवेन्द्रम संस्करण के संपादकों ने सूत्र ग्रन्थ का प्रणेता रुय्यक को त्रीर वृत्ति-लेखक मंखक को बताया है। त्रीर उसी के अनुसार सूत्र अन्थ का नाम रुय्यक प्रणीत अलङ्कारसूत्र त्रीर वृत्ति ग्रन्थ का नाम अलङ्कार-सर्वस्व रक्खा है।

त्रलङ्कारसर्वस्व की वृत्ति में मंखक के श्रीकएटचरित के कुछ पद्य भी उदा-हरखों में है—

- (१) 'आटोपेन पटीयसां' इत्यादि (श्रीकण्ठ० २।४९, अलंकारसर्व-स्व त्रिवेन्द्रम्० ए० १७)
- (२) 'मद्नगण्नास्थाने' इत्यादि ( श्रीकण्ठ० ६।७०, श्रलं ० त्रिवेन्द्रम० पृ० नम )

(३) 'द्यामालिलिङ्ग' इत्यादि (श्रीकण्ड० ५।२३, त्रलं त्रिवेन्द्रम॰ पृष्ठ० ९१)

(४) 'स्वपत्त्त्त्तीलाललिते' इत्यादि (श्रीकण्ठ० ६।१६, श्रलं ० त्रिबेन्द्रम ए० ६२)

(४) 'मन्दमन्निमधुरर्य' इत्यादि ( श्रोकण्ठ० १०।१०, ज्ञलं ० त्रिवेंद्रम ए० ९३)

इन अवतरणों में प्रथम अवतरण अलङ्कारसर्वस्व में वृत्ति अनुपास के उदा-हरण में है, उसके ग्रादि में त्रिवेन्द्रम संस्क० में — म्वीये श्रीकएठस्तवे मुद्रित है। ग्रौर काव्यमाला संस्करण में (पृ० २१) यह बिना नामोल्लेख के मुद्रित हैं। किन्तु पुनरक्तवदाभास के उदाहरण में—'ग्रहीनसुजगाधीश …' पद्य है उसके ब्रादि में त्रिवेन्द्रम संस्करण में 'यथा मंलीये श्रीकएठस्तवे' ब्रौर काव्य-माला संस्करण में (पृ॰ २१) 'मदीये श्रीकण्ठस्तवे' मुद्रित है। ऐसी ग्रवस्था में वृत्तिकार यदि मंखक को माना जाय तो उसके द्वारा अपने नामोल्लेख के साथ ऋपना पद्य उद्भुत किया जाना अवश्य ही शंकात्पद है। हाँ, यह एक बात तो निश्चित है कि जो अवतरण श्रीकएठस्तव के अलङ्कारसर्वस्व की वृत्ति में उदा-हरण रूप में हैं वे काव्यमाला में मुद्रित मंखक-प्रणीत श्रीकण्ठचरित महाकाव्य के हैं--उसी का ऋलङ्कारसर्वस्व में शीकएठस्तव नाम से उल्लेख है। किन्तु ऋलङ्कार-सर्वस्व में सूत्र और वृत्ति दोनों का लेखक रुय्यक है अथवा सूत्रों का लेखक रुय्यक श्रौर वृत्ति का लेखक मंखक, यह एक जटिल प्रश्न है, क्योंकि 'मदीये' श्रौर 'मंखीये' का प्रयोग जो ऊपर दिखाया गया है उसमें 'मदीये' का लेखभ्रम से जिस प्रकार 'मंखीये' हो जाना संभव है उसी प्रकार 'मंखीये' का लेख-प्रमाद से 'मदीये' हो जाना भी कोई त्राश्चर्य-कारक नहीं। इसके सिना समुद्रबंध के उल्लेख द्धारा एक नवीन प्रश्न इससे भी बढ़कर, उत्पन्न हो जाता है, क्योंकि वह सूत्र अौर वृत्ति दोनों मंक प्रणीत ही बताता है, जैसा कि उसकी टीका के पारंभ के-

'कदाचिन्मंखकोपज्ञं काव्यालङ्कारलज्ञणम् । प्रदर्श्यं नस्तितीर्षू <mark>णां मंखुकप्र</mark>न्थसागरम्' ॥ ( पृ० २ ) इत्यादि पद्यों द्वारा और ग्रन्थान्त के-

'संखुकनिबन्धवृत्तौ विहितायामिहसमुद्रवन्धेन। (पृ०२२८) इन पद्यों द्वारा स्पष्ट है। यही नहीं, ग्रन्थान्त के—'एवमेते राब्दाथोंभयालङ्काराः संचेपतः स्त्रिता' (स्त्र ८६) इसकी व्याख्या में उसने लिखा है—

स्वकएठेनानुक्तिराङ्कानिराशाय सूत्रस्थस्य संज्ञेपतः इति पदस्यान्वयदशेनामुखेन व्याचष्टे' ( ५० २२७ )

इसके द्वारा भी स्पष्ट है कि वह सूत्र ग्रीर वृत्ति दोनों का लेखक मंखक को ही वताता है।

इन उपर्युक्त आधारों द्वारा किसी एक निर्णय पर पहुँचना बड़ा कठिन है। क्योंकि इनमें विभिन्न तीन मत हैं, जो परस्पर में विरुद्ध हैं—

- (१) एक मत में सूत्र और वृत्ति दोनों का लेखक रुयक माना गया है, जिसके प्रतिपादक टीकाकार जयरथ, श्रीविद्याचक्रवर्ती, कुमारस्वामी और पिछतराज जगन्नाथ आदि हैं।
- (२) दूसरे मत में सूत्रकार रुय्यकको श्रीर वृत्तिकार मंखक को माना है इसकी प्रतिपादक त्रिवेन्द्रम संस्करण की इस्तिलिपि, श्रीर वर्नल कैटलींग में उिल्लिखित एक इस्तिलिखित प्रति है जिसके श्रादि श्रन्त में त्रिवेन्द्रम संस्करण के अनुसार पाठ है।
- (३) तीसरा मत टीकाकार समुद्रवंध का है, जो सूत्र और इति दोनों का लेखक मंखक को ही बताता है।

श्रव हम इन मतों पर विचार करते हैं तो प्रथम मत में सूत्र श्रीर कारिका दोनों का लेखक रुय्यक को बतानेवाला सर्वप्रथम जयरथ है। अन्य लेखकों ने संभवतः उसी का गड्डुरिका न्याय से अनुसरण किया है। जयरथ यद्यपि रुय्यक का सबसे निकटवर्ती—लगभग ७५ वर्ष बाद का, १२२५ ई० का—सर्व-प्रथम टीकाकार श्रीर तद्देशीय है, किन्तु जिस प्रति के श्राधार पर जयरथ ने टीका लिखा है, उस हस्तलिखित श्रलङ्का रसर्वस्व की प्रति के विषय में वह स्वयं लिखता है—

'ऋयं हि सन्थो सन्थकतः पश्चात् कैरिप पत्रिकाभिर्लिखित इति प्रसिद्धिः। तैश्चानवधानादुदाहरण पत्रिका न लिखिता ऋतिरेशवाक्यं च पत्रिका-न्तराल्लिखितमितिमन्थस्यासङ्गतत्वम् \*\*\* इति उदाहरणान्यत्र मध्ये लिखितव्यानि येन मन्थस्य सङ्गतिः स्यात्' (पृ० १०८) और— 'लेखकैश्चास्य मन्थस्य प्रतिपदमेव विपर्यासः कृतः' (पृ० १२६)।

इन वाक्यों द्वारा स्पष्ट है कि उस प्रति के लिखने में लेखकों द्वारा बड़ा प्रमाद किया गया था। संभव है त्रिवेन्द्रम संस्करण की हस्तलिखित प्रति के स्नादि स्नौर स्रंत का वह भाग जिसमें मंखक का नामोल्लेख था, जगरथ के हस्तगत जो प्रति हुई, उसमें लेखक-प्रमाद से छूट गया हो। स्नतएव जयरथ का प्रन्थकर्ता के विषय में जो उल्लेख है, वह भी एक बार ही विश्वसनीय नहीं माना जा सकता।

तीसरा मत समुद्रबंध का भी अप्राह्म है। क्योंकि वह अन्थारंभ की वृत्ति के आदि के 'गुर्वलङ्कारस्त्राणां' इसकी व्यख्या में 'गुरु' शब्द का अर्थ 'गुरु' या 'रुप्यक' न करके 'गुर्वित्यनेन विविद्यातस्य तात्पर्यस्यावश्यवक्तव्यतां दर्शयितं' यह अर्थ करता है, जो कि अप्रसिद्ध होने के कारण स्वीकार करने योग्य नहीं। फिर समुद्रबंध लगभग सन् १३०० ई० का लेखक होने से जयस्थ का परवर्ती भी है। अतस्य केवल इसके आधार पर इस अन्थ का रुप्यक के साथ सर्वथा सम्बन्ध विच्छित्र किया जाना वस्तुतः रुप्यक के साथ अन्याय है।

श्रव रहा द्वितीय मत। यह भी संदिग्ध है। इसमें तो कोई सन्देह नहीं कि रुयक श्रीर मंखक का गुरु-शिष्य सम्बन्ध था जैसा कि श्रीकएठचरित में मंखक ने स्पष्ट कहा है। श्रतः यद्यपि मंखक द्वारा रुय्यक के सूत्रों पर वृत्ति लिखा जाना संभव हो सकता है तथापि इसके साथ यह भी ध्यान देने योग्थ बात है कि यदि वृत्ति को मंखक-प्रणीत मान लिया जाय तो किर केवल सूत्र ग्रन्थ का कुछ भी महत्व नहीं रह जाता। इस ग्रन्थ का जो कुछ गौरव है, वह इसकी वृत्ति पर ही निर्भर है। श्रीर वृत्ति के प्रारम्भ भाग में किये गये विवेचन पर ध्यान देने पर भी यही प्रतीत होता है कि वह संभवत: सूत्रकार द्वारा ही लिखी गई।

ऐसी परिस्थिति में सूत्र ग्रन्थ का लेखक तो संमवतः स्य्यक ही हो सकता है। श्रीर वृत्ति का लेखक संभवतः न तो केवल स्थ्यक ही है श्रीर न केवल मंखक, किंतु स्थ्यक द्वारा लिखे गये वृत्ति-ग्रन्थ में मंखक द्वारा कुळ परिवद्ध न किया गया है। श्रस्तु, निश्चयात्मक कुळ भी नहीं कहा जा सकता।

#### रुय्यक और मम्मट

काव्यप्रकाश की बालबोधिनी टीका के लेखक श्री वामनाचार्य की भूमिका (पृ० २१) से विदित होता है कि काव्यप्रकाश की 'प्रदीप' श्रादि कुछ टीकाश्रों के लेखक रुय्यक को श्राचार्य मम्मट का पूर्ववर्ती बताते हैं। इसी श्राधार पर हमारी भी यही धारणा थी, किन्तु यह कल्पना निर्मृल है। उन्होंने यह कल्पना जिन श्राधारों पर की है, वे थे हैं—

कान्यप्रकाश में शब्दालङ्कार संकर का-

'एवं रूपश्च संकरःशब्दालङ्कारयोरिप परिदृश्यते—राजित तटीयम-भिहतः अत्र यमकमनुलोमप्रतिलोमश्च चित्रभेदः पादद्वयगते परस्प-रापेक्ते'। (काब्यप्रकाश पृ० ९२३)।

इस प्रकार प्रतिपादन किया गया है। त्रौर त्रालङ्कारसर्वस्व में रुय्यक ने— 'शब्दालङ्कारसंकरस्तु कैश्चिदुदाहतो यथा राजतितटीयमभिहत.....' त्रात्र यमकमनुलोमप्रतिलोमयोः शब्दालङ्कारयोः परस्परापेच्चत्वेनाङ्काङ्किसंकर इति—एत्तातु न सम्यगावर्जनम्'

( त्रलङ्कारसर्वस्व ए० १९९ )।

वामनाचार्य कहते हैं कि मम्मट ने रुघ्यक की यह त्रालोचना की है। किंतु इन त्रावतरणों पर ध्यान देने से स्पष्ट है कि मम्मट ने तो त्रालोचनात्मक कुछ भी न लिखकर केवल साधारणतया शब्दालङ्कारसंकर दिखाया है। प्रत्युत रुघ्यक ने मम्मट के उन्हीं शब्दों को उदाहरण सहित उद्धृत करके उसकी त्रालोचना की है। त्रीर रुघ्यक के त्रत्यंत निकटवर्ती विमर्शनीटीकाकार ने स्पष्ट कहा है—'कैश्चिदिति काव्यप्रकाशकारादिभिः' (पृष्ट १९९)।

ग्रलङ्कारसर्वस्व में उपमानाधिक्य व्यतिरेक त्रलङ्कार के उदाहरण में--'द्वीणः

चीजोऽपि शशी भूयो भूयो विवर्धते सत्यम्' यह पद्य लिखा है ( पृष्ठ ८० काव्य-माला संस्करण् ) श्रौर मम्मट ने उपमानाधिक्य व्यतिरेक को स्वीकार न करते हुए इसी पद्य को उद्धृत करके खण्डन किया है ( काव्यप्रकाश पृष्ठ ७८४ )। इसी श्राधार पर वामनाचार्थ ने इसे मम्मट द्वारा रुय्यक के मत का खण्डन बताया है। किंद्र यह भी अमात्मक कल्पना है। वास्तव में बात यह है कि मम्मट श्रौर रुय्यक दोनों के पूर्ववर्ती रुद्रट ने उपमानाधिक्य व्यतिरेक स्वीकार करके यही—चीणः चीजोऽपिशशी '''' उदाहरण दिया है, श्रतण्व मम्मट ने जो श्रालोचना की है, वह रुद्रट के विरुद्ध है, न कि रुय्यक के। रुय्यक ने तो मम्मट का श्रनुस-रण न करके रुद्रट का श्रनुसरण मात्र किया है।

यही नहीं, और भी अनेक स्थलों पर रुयक ने मम्मट की आलोचना की है। जैसे—'राजन्राजमुता न पाठयित मां '' इस पद्य के आगे काव्यप्रकाश में अप्रस्तुतप्रशंसा के उदाहरण में—

'अत्रप्रस्थानोद्यतं भवन्तं ज्ञात्वा सहसैव त्वद्रयः पताय्य गताः इति कारणे प्रस्तुते कार्यमुक्तम्' (काव्यप्रकाश पृ० ७५२) यह वृत्ति है। रुय्यक ने इस पद्य को उद्धत करके—

इत्यत्र पर्यायोक्तमेववोध्यम् । अन्येतु द्रण्डयात्रोद्यतं त्वां वुध्वा त्वद्रयः पलाय्य गताः इति कारण्रूपस्येवार्थस्य प्रस्तुत त्वं ः वर्ण-यन्ति' ( श्रबङ्कारसर्वस्व पृष्ठ १०७ काव्यमाला संस्करण् )

मम्मट की प्रत्यत्त स्नलोचना की है। यहीं क्यों, कान्यप्र० ४।३८ की—
त्रलङ्कारोथ वस्त्वेव शब्दाद्यत्रावभासते, इस कारिका को रुप्यक ने (त्रलङ्कारसर्वस्व श्लेष प्रकरण में ) उद्भृत किया है जिसके विषय में विमर्शनीकार ने स्पष्ट
लिखा है—"उक्तं इति कान्यप्रकाशकृता" (पृ० १०२)। इसीप्रकार समुद्रवंध
ने भी लिखा है—"इत्यत्र कान्यप्रकाशवचनं संवादकत्वेनाह" (पृ० १०६)।
त्रातप्व निस्सन्देह रुप्यक ही मम्मट का परवर्ती है।

रुय्यक का परिचय और समय

राजानक उपाधि ही इसका काश्मीरी होना सिद्ध करती है। यह राजानक तिलक

का पुत्र था। तिलक ने उद्घट के कान्यालङ्कारसारसंग्रह पर उद्घटविवेक या उद्घटविवार लिखा है । इध्यक ने त्रालङ्कारसर्वस्व के त्रातिरिक्त महिम भट्ट के न्यक्तिविवेक पर न्यक्तिविवेकविचार , कान्यप्रकाश पर संकेतटीका , सहृदय-लीला, त्रौर त्रालङ्कारानुसारिखी ।

रुयक ने विक्रमाङ्गदेवचरित का उल्लेख किया है, जो बूल्हर के अनुसार सन् १०८५ ई० में लिखा गया है। श्रौर—'श्रासमाप्तांजगीषस्य स्त्रीचिंता का मनिस्वनः' इत्यादि राजतरिङ्गणी का (४।४४१) पद्य भी उद्भृत किया है (श्रलङ्कारसर्वस्व पृ० ६३ का० मा० संस्क०)। श्रौर काव्यप्रकाश की संकेत श्रीका में, जिसका समय ११५९-६० ई० है, माणिक्यचन्द्र ने रुय्यक का कई बार नामोल्लेख किया है । श्रातएव श्रलङ्कारसर्वस्व के प्रणेता रुय्यक का समय ईसा की १२ वीं शताब्दी के प्रथम चरण के लगभग प्रतीत होता है।

#### मंखक का परिचय ऋौर समय

रुयक का शिष्य मंखक, विश्वावर्त का पुत्र तथा मन्मथ का पौत्र था। यह श्रीकण्ठचरित महाकाव्य का प्रणेता है। इसका समय ११४५ ई० है। यह प्रन्थ मंखक की कवित्वशक्ति श्रीर विद्वत्ता का परिचायक है। यह काश्मीर के राजा जयसिंह का मंत्री था। जयसिंह का समय ११२८–११४६ ई० है। मंखक के श्रीकण्ठचरित के पद्य रुय्यक के श्रालङ्कारसर्वस्व में उद्भृत हैं, इसके द्वारा भी

१ देखो अलङ्कारपर्वस्व की विमर्शनी टीका पृ० ११५,१२४,२०५।

२ देखो विमर्शनी टीका ए० १३ में—'इति व्यक्तिविवेकविचारे हि मयैवै-तद्वितत्य निर्णीतम् इतिभावः'।

३ जयरथ ने लिखा है—'यतु काव्यप्रकाशसंकेते प्रन्थकृता वस्तुध्विन ……' त्रलङ्कारसर्वस्व पृ० १०२।

४ इसको हस्तिलिखत प्रति का उल्बेख पिशल ने श्रङ्गारितलक की भूमिका में किया है।

५ देखो काव्यप्रकाश की माणिक्यचन्द्र-प्रणीत संकेत टीका ।

त्रालङ्कारसर्वस्य के प्रणेता रुय्यक का समय लगभग ११२५ ई० के प्रथम किसी प्रकार नहीं हो सकता है।

रुय्यक के टीकाकार जयरथ और समुद्रबन्ध का परिचय और समय

रुयक ने भोजराज का (पृ० १२१, १६५), काञ्यप्रकाश का (पृ० ३-२६,५५,६३, १०२), राजतरङ्गिणी का (पृ० १९४), स्राभिनवगुप्तपादाचार्य का (पृ० ११३), कुन्तल का (पृ० १५०) तथैंव कुछ स्रन्य प्रन्थकारों का भी नामोल्लेख किया है। जयरथ ने तंत्रालोक की विवेक टीका में स्रपना परिचय देते हुए पिता का नाम श्रृङ्गारस्थ स्रोर उसे राजराज या राजदेव का मंत्री बताया है। राजदेव का समय १२०३-१२२६ ई० है। जयरथ के प्रपितामह का भाई शिवस्थ काश्मीर के राजा उच्छल का मंत्री था। शिवस्थ का समय ११०१-११११ ई० है । जयस्थ ने पृथ्वीराजविजय काञ्य का उल्लेख भी किया है (पृ०६४) पृथ्वीराज ११९३ ई० में बन्दी हुस्रा था स्रतएव जयस्थ का समय १२२५ ई० के लगभग हो सकता है।

रयक का दूसरा टीकाकार समुद्रबंध केरलदेशीय कोलंब के राजा रविवर्म के समकालीन है, जैसा कि उसने टीका के प्रारंभ के पद्यों में कहा है। रविवर्म का समय त्रिवेन्द्रम संस्करण के उपोत्धात में १२६५ ई० लिखा हुआ है।

भरतमुनि श्रौर श्रिप्रियाण के बाद भट्टि से वामन तक अलङ्कारों के कम-विकास का प्रारंभिक काल था—जन कि अलङ्कारों की संख्या लगभग ५० तक थी, जैसा कि इस प्रनथ के दूसरे भाग में अलङ्कार संप्रदाय के अन्तर्गत अलङ्कारविवरण-तालिका संख्या १ में दिखाया जायगा। उसके बाद रुद्रट, भोज, मम्मट श्रौर रुय्यक इन चारों तक उस कम-विकास का दूसरा काल है। रुय्यक के समय तक अलङ्कारों की संख्या बढ़कर द्विगुण अर्थात् लगभग एक सौ तीन तक पहुँच गई है। रुद्रट, भोज मम्मट श्रौर रुय्यक के समय तक

१-देखो राजतरङ्गिर्धा =13991

निरूपित त्रालङ्कारां की विवरण-तालिका भी द्वितीय भाग में त्रालङ्कार संप्रदाय के अन्तर्गत दी जायगी।

# वाग्भट ( प्रथम ) श्रीर उसका वाग्भटालङ्कार

वाग्मटालङ्कार काव्यमाला में सिंहगणि की टीका समेत मुद्रित हुन्ना है। उसमें भू परिच्छेद हैं, जिनमें चार परिच्छेदों में काव्य-लच्चण, काव्य-हेत, किन्सिचा, किन्सिम्स, काव्योपयोगी संस्कृतादि चार भाषा, काव्य का गद्य-पद्य विभाग, पद, वाक्य, दोष, गुण, ४ शब्दालङ्कार, ३५ त्र्यर्थालङ्कार त्रौर वैदर्भी त्रादि रीतियां हैं त्रौर पांचवे में नवरस नायक-नायिकादि भेद निरूपित हैं। उदाहरण ग्रन्थकर्त्ती के स्वयं प्रणीत हैं।

वाग्भट जैन विद्वान् था। इसका प्राकृत भाषा में 'वाहट' नाम था। यह सोम का पुत्र था । टीकाकार सिंहगणि ने इसको कवीन्द्र श्रीर भहाकवि एवं राजमंत्री बताया है रे,। इसका समय विक्रमीयाब्द ११७८ (११२१–२२ ई०) निश्चित है । श्रीर उसने यह भी लिखा है—

> 'श्रीमद्वाग्भट्टदेवोऽपि जीर्णोद्धारमकारयत्। शिखीन्दुरपि वर्षे च ध्वजारोपं व्यधापयत्'॥

इसके द्वारा विकमाब्द १२१३ (११५६ ई॰) तक इसका विद्यमान रहना भी ज्ञात होता है। वाग्भट ने इस प्रन्थ के उदाहरणों में कर्णपुत्र जयसिंह राजा का वर्णन किया है, जिसका समय १०६३-११४३, ई॰ हैं । काव्यमाला में मुद्रित प्रन्थ

१ देखिये मुद्रित ग्रन्थ का सम्पादकीय लेख।

२ देखिये ४।१४८ के पद्य के स्नादि में टीकाकार की उत्थानिका।

३ प्रभाचन्द्र मुनीन्द्र ने प्रभाकर चरित्र में लिखा है — 'शतैकाइशके साष्टा सप्ततौ विक्रमार्कतः । इत्यादि ।

४ देखिये इंडियन एंटिक्वायरी जिल्द ४।

के संपादकीय लेख में इस ग्रन्थ पर पांच टीकाश्रों के उपलब्ध होने का उल्लेख है। काव्यानुशासन ग्रन्थ का प्रऐता वाग्मट दूसरा है, जिसका उल्लेख श्रागे किया जायगा। एक श्रीर वैद्यक ग्रन्थ है जो 'वाग्मट' के नाम से प्रसिद्ध है किंतु उसका प्रऐता वाग्मट श्रन्यतम है जिसके पिता का नाम सिंहगुत था।

# हेमचन्द्र जैनाचार्य श्रीर उसका काव्यानुशासन

काद्यानुशासन स्त्रबद्ध ग्रन्थ है। उस पर हेमचन्द्र ने स्वयं ग्रलङ्कारचूदा-मिण नामक वृत्ति त्रौर विवेक नामक टीका लिखी है। काव्यानुशासन में प्राध्याय हैं जिनमें शब्द, ग्रर्थ के लच्चक, लच्च ग्रादि मेद, रस-दोष, तीन गुण, छः शब्दालङ्कार ग्रौर २६ ग्रथांलङ्कार एवं नायिकामेद ग्रादि विषय निरूपित किये गये हैं। यह ग्रन्थ प्राथ: संग्रहात्मक है। इसमें ध्वन्यालोक ग्रौर उसकी लोचन टीका, ग्रामिनव भारती, काव्यमीमांसा , वक्रोक्तिजीवित तथा काव्यप्रकाश से पर्यात सहायता ली गई है यहाँ तक कि इन ग्रन्थों के प्राय: बड़े लंबे-लंबे ग्रवतरण मूल ग्रन्थ एवं विवेकटीका में ग्रच्हारशः ले लिये गये हैं, किन्तु जिन ग्रन्थों के ग्रवतरण लिये गये हैं उनमें किसी ग्रन्थ का भी नामोल्लेख नहीं किया गया है। हाँ, ग्रामिनवगुताचार्य के विषय में—

१ देखिये, ध्वन्यालोक निर्णयसागर सन् १८९१ संस्करण पृ० ८९-९४ ग्रौर काव्यानुशासन निर्णयसागर प्रेस सन् १९०१ संस्करण पृ० १८-२२ ग्रादि।

२ काच्यानुशासन पृष्ठ ५७ से ६६ तक तथा ८१-८२ में ग्रिभनवभारती का अचरश: श्रनुवाद दृष्टिगत होता है।

३ देखिये कान्यमीमांसा ए० ५६,४२,४४ और कान्यानुशासन ए० म,१० ११,१६ और १२२-१२३।

४ काव्यप्रकाश का तो बहुत ही अधिक ग्रंश स्थल-स्थल पर लिया गया है यदि दो चार स्थलों पर ही होता तो पृष्ठ लिखे जाते।

#### 'साधरणी भावना च विभावादिभिरिति श्रीमानभिनव-गुप्ताचार्यः। एतन्मतमेवास्माभिरुपजीवितं वेदितव्यम्' —काव्यानुशासन ए० ६६

इन वाक्यों द्वारा विवेक में कृतज्ञता अवश्य प्रदर्शित की गई है। काव्यानुशासन द्वारा हेमचेन्द्र की संग्रह योग्यता का अच्छा परिचय मिलता है, किन्तु मौलिकता का नहीं। इस ग्रन्थ में महाराजा भोज के सरस्वतीकएठाभरण की भाँति उदा हरेगों के संग्रह का बाहुल्य है—लगभग १४०० पद्यों के उदाहरेगों द्वारा विषय की स्पष्टता की गई है। अतएव इसमें सन्देह नहीं कि काव्यानुशासन कवि और काव्य-प्रेमी जनों के लिए अत्यन्त उपयोगी ग्रन्थ है।

हेमचन्द्र का परिचय और समय

हेमचन्द्र श्वेतांबर जैनाचार्य था ।।यह प्रतिभाशाली विद्वान् था । जैन लेखकीं में इसका स्थान सर्वप्रधान है । हेमचन्द्राचार्य ने विभिन्न विषयों पर अनेक प्रन्थ लिखे हैं । मुद्रित काव्यानुशासन के प्राक्तथन में इसको अनेक लच्च पद्यात्मक अन्थों का निर्माता बताया गया है ।

हेमचन्द्र की जीवनी जेकोवी श्रौर व्हूलर ने । लिखी है । उसके द्वारा ज्ञात होता है कि हेमचन्द्र का जन्म घुंधुक (श्रहमदाबाद) में सन् १०८८ में हुश्रा था, इसका नाम चांगदेव था। जब यह १०६८ ई० में जैन साधु हुश्रा, तब इसका नाम सोमदेव रक्खा गया श्रौर उसके बाद विक्रमीयाब्द ११६६ (११११ ई०) में इसका नाम हेमचन्द्र हुश्रा। यह वज्रशाखा के देवचन्द्र का शिष्य था। हेमचन्द्र विरचित शलाकापुरुषचिरत प्रशस्ति द्वारा ज्ञात होता है विक हेमचन्द्राचार्य चौलुक्य कुमारपाल राजा के बड़े श्रद्धेय थे। इसी राजा के राज्य-काल में इनका परलोक गमन हुश्रा था। कुमारपाल का राज्य-काल विकम्माब्द ११६६ से १२३० (११४२ से ११७३ ई०) तक है ।

१ देखो इनसाइक्कोपेडिया भ्राव् रिलीजन ऐंड एथिक्स ६।५९१

२ देखो निर्णयसागर संस्करण काज्यानुशासन भूमिका ए० २,३।

३ देखो निर्णयसागर काच्यानुशासन भूमिका ए० ३ और ए० ५।

## पीयूषवर्ष जयदेव श्रीर उसका चन्द्रालोक

चन्द्रलोक में १० मयूख हैं। प्रथम मयूख में काव्य-हेतु, काव्य-लच् ए शब्द के रूढ़ि त्रादि मेद, दूसरे में दोष, तीसरे में कविशिचा विषय, चौथे में १० गुए पाँचवें में त्रालङ्कार, छुठे में रस, भाव, रीति त्रीर वृत्ति, सातवें में व्यंजना त्रीर ध्वनिमेद, त्राठवें में गुणीभूतव्यंग्य, नवें में लच्एा त्रीर दशवें में त्राभिधा का निरूपए है।

जयदेव के चन्द्रालोक की रचना शैली इसके पूर्ववर्ती त्र्राचायों से विल-च्या है। प्रायः एक ही अनुष्टुप् पद्म के पूर्वार्द्ध में निरूपणीय विषय का लच्या और उत्तरार्द्ध में उसका उदाहरण दिखाया गया है। चन्द्रालोक में प्राव्दा-लङ्कार और उपभेदों की गणना न की जाय तो लगभग पर अर्थालङ्कार निरूपित हैं जिनमें उभयन्यास, अभाव, अवशर, अहेतु, पूर्व, भाव, मत, वितर्क, साम्य और संभव ये १० अलङ्कार अपने पूर्ववर्ती रुद्धर तथा भोज द्वारा निरूपित नहीं दिखाये हें और दो शब्दालङ्कार और १४ अर्थालङ्कार भ अपने पूर्ववर्ती आचार्यों से अधिक निरूपित किये गये हैं। इनमें कुछ अलङ्कार ऐसे हैं जिनके लच्या या उदाहरण जयदेव के पूर्ववर्ती आचार्यों द्वारा निरूपित अलङ्कारों के भेदों में गतार्थ हो जाते हैं। संभव है जयदेव ने कुछ अलङ्कार अपने किसी पूर्ववर्ती अज्ञात आचार्य के किसी अनुपलब्ध अन्य से लिये हों क्योंकि इसने स्वयं ऐसा उल्लेख नहीं किया है कि ये अलङ्कार मेरे द्वारा नवाविष्कृत हैं।

चन्द्रालोक के अलङ्कार-विषयक पञ्चम मयूख को, अप्रयय दीचित ने परि-बर्धित करके 'कुवलयानन्द' नामक प्रन्थ लिखा है। उसमें चन्द्रालोक की कारि-काओं की शैली पर कुछ कारिकाओं की नवीन रचना करके उनको भी चन्द्रा-

१ इन श्रलंकारों के नाम द्वितीय भाग के श्रन्तर्गत श्रलङ्कार सम्प्रदाय में लिखे जायँगे।

लोक के नाम से ही सम्मिलित कर दिया है। इस विषय में गुजराती प्रिटिंग ( बम्बईं ) से मुद्रित चन्द्रालोक संग्यादकीय निवेदन में भी-

"द्त्रिणद्ग्वास्तव्यद्रविडपुङ्गवश्रीमद्प्पय्यदीचितानामिममालंव्यकुव लयानन्दप्रणयनप्रवृत्योन्नेतुंयुक्तम् । नहि संभवति तादृशोविपश्चित् ······परम्रन्थमालम्ब्याधिकसौष्ठवार्थं च प्रायः सर्वत्र कचित्पदं क्वचि-न्पादद्वयमपि विपरिणमय्य यन्थमारचयेत्।" इन वाक्यों द्वारा स्पष्ट कहा गया है।

#### जयदेव का परिचय और समय

'पीयूषवर्ष' जयदेव की उपाधि थी। चंद्रालोक में स्वयं जयदेव ने कहा हे- "चन्द्रालोकममुं स्वयं वितुनते पीयूखवर्षः कृती" (१।१२) श्रौर जयदेव का भी नामोल्लेख किया है—''त्रानेनासावाद्यः सुकविजयदेवेन रचिते" (चन्द्रा॰ १।१६)। प्रसन्नराघव नाटक का प्रणेता भी यही जयदेव है, किन्तु गीतगोविन्द के प्रणेता जयदेव से यह भिन्न है। इसने अपने को महादेव और सुमित्रा का पुत्र बतलाया है ( चंद्रा० १।१६ ) त्रौर गीतगोविन्द के निर्माता जयदेव भोजदेव श्रौर रामदेवी के पुत्र थे।

जयदेव का समय अनिश्चित है। इसने चंद्रालोक में अपने पूर्ववर्ती किसी

अन्थकार का नामोल्लेख नहीं किया है। किन्तु चंद्रालोक के-

'श्रङ्गीकरोति यः काव्यं शब्दार्थावनलंकृती। श्रसौ न मन्यते कस्माद्नुष्णमनलंक्नती'।।

-चंद्रालोक १।८

इस पद्य में कान्यप्रकाश के 'तददोषों शब्दार्थों सगुणावनलंकृती पुनः कापि' इस काव्य-लच्चेण के 'अनलंकृती' शब्द पर स्पष्ट आच्चेप है। जयदेव का समय मम्मट के बाद है श्रौर रूरवक के भी, क्योंकि रूयक के नवाविष्कृत विचित्र श्रौर विकल्प इन दोनें। अलङ्कारों के लद्म्सण् इसने रुय्यक के अनुसार दिये हैं। अतएव जयदेव की पूर्व सीमा सन् ११५० ई० के बाद निश्चित हो जाती है। जयदेव के प्रसन्नराधव नाटक का-

'कदलीकदली करभः करभः करिराजकरः करिराजकरः'। प्रसन्नरा० १३७

यह पद्य केशव मिश्र ने ? ग्रौर विश्वनाथ ने साहित्यदर्पण में र उद्भुत किया है। शारक्रधरपद्धति में भी प्रसन्नराघव के पद्य संगृहीत हैं। शारक्रधरपद्धति का समय १३६३ ई० है। सिंहभूगल प्रणीत रसार्णवमुधाकर ( पृ० २५८,२७७) में भी प्रसन्नराघव का नामोल्लेख है। सिंहभूपाल का समय १३३० ई० निश्चित है। इन त्राधारों पर जयदेव का समय ईसा की १२ वीं त्रौर १३ वीं शताब्दी के मध्य में हो सकता है।

चंद्रालोक पर प्रद्योत भट्ट ने द्यारदागम टीका लिखी है, जो बुंदेल राजकुमार वीरभद्र के त्राश्रित था। इसी प्रद्योत ने वात्स्यायन कामसूत्र पर भी १५७७ ई० में टीका लिखी है। दूसरी टीका 'रमा' है, जिसका ऊपर उल्लेख किया गया है। 'रमा' के लेखक ने 'शरदागम' टीका के सिवा चंद्रालोक की अन्य टीकाओं का भी नाम-रहित उल्लेख कई स्थलां पर किया है। तीसरी टीका 'राका' या सुधा नाम की गाङ्गभंद्र विश्वेश्वर कृत १७ वीं राताब्दी की है। कुवलयानन्द युक्त चंद्रालोक के पञ्चम मयूख पर त्रालङ्कार चंद्रिका नाम की टीका वैद्यनाथ स्रिकृत है।

# भानुद्त और उसकी रसतरङ्गिगी

## रसमञ्जरी

भानुदत्त के रसतरिङ्गिणी ऋौर रसमञ्जरी यन्थ साहित्य में सुप्रसिद्ध हैं।

१ देखो केशव मिश्र का ग्रालङ्कारशेखर मरीचि १३ ए० ४७।

२ देखो साहित्यदर्पण चतुर्थ परिच्छेद अर्थान्तरसंक्रमित वाच्यध्वनि का उदाहरसा।

इसने ये दोनों ग्रन्थ रस विषय पर लिखे हैं। रसतरिक्षणी में भाव, विभाव, अनुभाव, सात्विक भाव, व्यभिचारी एवं स्थायी भाव ग्रौर शृङ्कारादि रसें। का निरूपण है। रसमझरों में प्रधानतया नायिकामेद का ही वर्णन है। ये दोनों ग्रन्थ शृङ्कार रस प्रधान हैं। इन दोनों ही ग्रन्थों में उदाहरण ग्रन्थकार ने स्वयं प्रणीत दिये हैं। भानुदत्त ने रसमझरों के ग्रान्तिम पद्य में स्वयं लिखा है कि वह गणेश्वर का पुत्र विदेह देशीय था। इसने ग्रौर भी कुछ ग्रन्थ लिखे हैं। एक ग्रलङ्कारितिलक ग्रन्थ पाँच परिच्छेदों में भानुदत्त प्रणीत है। वह भी संभवतः इसी भानुदत्त का है। ग्रलङ्कारितिलक में दो ग्रलङ्कार ग्रनध्यवसाय ग्रौर भिक्त नर्वान है। इन दोनों ग्रलङ्कारों का इसके पूर्ववर्ती ग्रन्थों में निरूपण नहीं किया गया है। वस्तुतः 'ग्रनध्यवसायतो' संदेह ग्रलङ्कार में गतार्थ है ग्रौर 'भिक्त' के उदाहरण प्रायः समासोक्ति में गतार्थ है। इसके ग्रांतिरक्त इसने एक ग्रन्थ गीतगौरीश भी गीतगोविन्द के ग्रादर्श पर लिखा है।

इसने— अनौचित्यादृते नान्यद्रसमंगस्य कारणम्'। यह पद्य ध्वन्यालोक (पृ० १४५) से अथवा मिहम के व्यक्तिविवेक (पृ० ३१) से लिया है। और धन खय के दशरूप तथा रुद्र के शृङ्कारितलक का भी (पृ० ६८) नामोल्लेख किया है। अतएव यह गीतगोविंद प्रणेता जयदेव (ईसा की १२ वीं शताब्दी) के बाद का निश्चित होता है। रसमञ्जरी पर गोपदेव ने विकास नामक टीका १४३७ ई० में लिखी है और शारङ्गधरपद्धति (लगभग १३६३ ई०) में भी भानु परिडत के नाम से कुछ पद्य लिखे गये हैं। अतएव भानुदत्त का समय संभवत: ईसा की १३ वीं और १४ वीं शताब्दी का मध्यकाल है।

## विद्याधर श्रीर उसकी एकावली

एकावली मिल्लिनाथ की तरल नामक टीका के साथ बांबे संस्कृत सीरीज में मुद्रित हुई है। इसमें कारिका, वृत्ति ख्रौर उदाहरण तीनों ख्रांश प्रनथ-कार के स्वयं प्रणीत हैं। ख्रौर उदाहरण, उत्कल-उड़ीसा-के राजा नरसिंह की प्रशंसा के हैं। इसमें श्राठ उन्मेष हैं। प्रथम उन्मेष में काव्य-हेत, काव्य-लच्च, श्रौर भामह श्रादि के मत पर विवेचन है। दूसरे में शब्द, श्रर्थ एवं श्रिभिषा, लच्चणा श्रौर व्यञ्जना, तीतरे में ध्विति-भेद, चौथे में गुणीभूतव्यङ्गय, पांचवें में तीन गुण श्रौर रीति, छठे में दोष, सातवें में शब्दालङ्कार श्रौर श्राठवें में श्रर्थालङ्कार निरूपित हैं। यह ग्रन्थ प्रायः ध्वन्यालोक, काव्यप्रकाश श्रौर श्रल-ङ्कारसर्वस्य पर श्रवलम्बित है। इसने नाट्य विषय पर केलिरहस्य ग्रन्थ भी लिखा है।

#### विद्याधर का समय

विद्याघर ने वामन, भोज, ग्रिमिनव, मम्मट रूथक ग्रादि का ग्रीर ग्रन्तिम लेखक नैषधीयचरित के प्रणेता श्रीहर्ष का भी नामोल्लेख किया है। रूथक द्वारा नवाविष्कृत परिणाम, विकल्प ग्रीर विचित्र ग्रलङ्कार भी इसने लिखे हैं। रूथक का समय १२ वीं शताब्दी है, ग्रीर नैषधकार का भी यही समय है। ग्रतः विद्याधर की पूर्व सीमा १२ वीं शताब्दी के ग्रंत में ग्रथवा १३ वीं के प्रथम चरण के पूर्व नहीं हो सकती। सिंहम्पाल ने रसार्णव में—जिसका समय १३३० ई० है—एकावली का उल्लेख किया है। जिस कर्लिंग के राजा नृसिंहदेव या नर्रासंह का विद्याघर ने वर्णन किया है, वह द्वितीय कर्लिंग कहा जाता है, जिसका समय १२८०-१३३४ ई० है। ग्रतः विद्याघर का समय संभवतः लभभग १२७५-१३२५ ई० है।

एकावली का टीकाकार कोलाचल मिल्लिनाथ वही है, जो कालिदास, भारिव, श्रीर माघ श्रादि के सुप्रसिद्ध काव्यों का टीकाकार है। इसने श्रपनी श्रन्य टीकाश्रों में एकावली के उद्धरण भी दिये हैं। मिल्लिनाथ का समय भएडारकर श्रीर श्री त्रिवेदी ने १४ वीं शताब्दी के श्रन्तिम चरण में निश्चित किया है।

<del>---</del>:\*:---

## विद्यानाथ और उसका प्रतापरुद्रयशोभूषगा

यह प्रन्थ त्रान्त्र प्रान्त के काकतीय राजा प्रतापकद्रदेव के त्राश्रित विद्यानाथ

ने लिखा है। यह ग्रन्थ दिल्ला प्रांत में ग्रिधिक प्रसिद्ध है। प्रतापस्द्र को वीरभद्र ग्रथवा रुद्र भी कहा गया है। इसकी राजधानी एकशिला थी, जिसे ग्रव वारंगल ग्रथवा श्रीरंगल कहते हैं। यह ग्रन्थ बांवे संस्कृत सीरीज में कुमारस्वामी की रजापण टीका के साथ मुद्रित हुन्ना हैं। इसमें ६ प्रकरण हैं—नायक, काब्य, नाटक, रस,दोष, गुर्ण, शब्दालङ्कार, श्रर्थालङ्कार श्रीर मिश्रालङ्कार। इसमें भी प्राचीन परम्परानुसार कारिका, वृत्ति श्रीर उदाहरण हैं। उदाहरणों में प्रतापस्द्र का यशोगान है श्रीर उसी के श्रनुसार इसका नामकरण है। विद्यानाथ ने लिखा है—

'प्रतापरुद्रदेवस्य गुणानाश्रित्य निर्मितः । त्र्यलङ्कारप्रबन्धोऽयं सन्तः कर्णोत्सवेस्तुनः'॥

प्रताप० १।६

विद्यानाथ ने अलङ्कार प्रकरण में यद्यपि रुव्यक का अनुसरण किया है, उसके विकल्प और विचित्र अलङ्कार भी लिखे हैं, तथापि अधिकतया काव्यप्रकार का ही अनुसरण है। नाटक प्रकरण में 'प्रतापरुद्रकल्याण' नामक एक छोटासा नाटक भी उदाहरण रूप में दिया गया है।

#### विद्यानाथ का समय

प्रतापरुद्ध, राजा महादेव ऋौर रुद्धाम्बा की पुत्री सुम्मरी का पुत्र था (पृष्ठ, १२,१३,१६ ऋादि)। यह एकशिला—वारंगल का सातवां काकतीय राजा था। इसका समय पिशल ने १२६५-१३२३ ई० बताया है ऋौर शेषिगिरि शास्त्री ने १२६८-१३१६ ई०। यही प्रतापरुद्ध विद्यानाथ का ऋाश्रयदाता था। विद्यानाथ ऋौर एकावली का प्रणेता विद्याघर समकालीन थे। ऋतः विद्यानाथ का समय भी १२७५-१३२५ ई० माना जा सकता है।

इसके टीकाकार कुमारस्वामिन् ने स्वयं अपने पिता का नाम कोलाचल मिल्ल-नाथ लिखा है, वही मिल्लनाथ जो रघुवंशादि महाकाव्य और एकावली का टीका-कार है। कुमारस्वामिन् ने अन्य प्राचीन साहित्याचायों के अतिरिक्त, हेमचन्द्र, विश्वनाथ, एकावली, रसार्णवसुधाकर, भट्ट गोपाल और नरहरि सूरि का नामो- ल्लेख भी किया है। त्र्यौर इसने बारदातनय-प्रणीत भावप्रकाश नामक प्रनथ का भी नामोल्लेख किया है, जो भोज राजा के शङ्कारप्रकाश का सार रूप है।

—: **%**:—

## वाग्भद्द (द्वितीय) का काव्यानुशासन

यह प्रन्थ वाग्मह की स्वयं-प्रणीत अलङ्कारितलक टीका सिहत कान्यमाला में मुद्रित है। यह स्त्रबद्ध प्रन्थ है। टीका में उदाहरण भी दिये गये हैं। इसमें ५ अध्याय हैं, जिनमें कान्य-प्रयोजन, किव-समय, कान्य-लच्चण, दोष, गुण, रीति, ६४ अर्थालङ्कार, ६ रान्दालङ्कार, नव रस और उनके विभाव, अनुभाव, न्यिभ-चारी भाव एवं नायक—नाथिकादि—मेद निरूपित हैं। इसने एक 'श्राशी' अलङ्कार भिट्ट, भामह और दएडी द्वारा निरूपित योर चार अलङ्कार भाव, मत, उभयन्यास और पूर्व कद्भट द्वारा निरूपित ये पाँच अलङ्कार ऐसे लिखे हैं जिनको इनके आविष्कारकों के सिवा इसके पूर्ववर्ती मम्मट आदि किसी ने निरूपित नहीं किये थे। और २ अलङ्कार 'अन्य' तथा 'अपर' नवीन भी लिखे हैं किन्तु ये दोनों ही महत्वस्त्वक नहीं। जिसे इसने 'अन्य' कहा है वह प्राचानों की तुल्ययोगिता के अन्तर्गत है। इस अन्थ में कान्यपकाश और कान्यमीमांसा से पर्यात सहायता ली गई है।

वाग्भट्ट ने काव्यानुशासन के प्रारम्भ में अपना परिचय स्वयं लिखा है। यह नेमिकुमार और महादेवी का पुत्र था। इसने वाग्भटालङ्कार के प्रणेता वाग्भट (प्रथम) का भी नामोल्लेख किया है—'इतिवामनवाग्भटादिप्रणीतादश-काव्यगुणाः' (पृ० ३१)। अतः वह वाग्भट द्वितीय है और प्रथम वाग्भट का परवर्ती है। इसके काव्यानुशासन की जिस इस्तिलिखित प्रति का नामोल्लेख इगलिंग कैटलोग नंबर ११५७ पर है, उस प्रति पर विक्रमीयाब्द १५१५ (१४५८-५९ ई०) अतः इसका समय संभवतः १४ वी शताबदी है।

## विश्वनाथ और उसका साहित्यद्र्पण

मम्मटाचार्य और रूयक के पश्चात् अलङ्कार शास्त्र का उल्लेखनीय लेखक विश्वनाथ ही है। इसका साहित्यदर्पण अधिक प्रसिद्ध और प्रचलित है। इसके बहुत से संस्करण कलकत्ता, बम्बई और बनारस से निकल चुके हैं। इसमें भी कारिका, वृत्ति और उदाहरण तीन अंश हैं और १० परिच्छेद। प्रथम परिच्छेद में काव्य-प्रयोजन और काव्यप्रकाश एवं ध्वनिकारादि के काव्य-लच्चणों पर आलोचना के बाद विश्वनाथ ने—'वाक्यं रसात्मकं काव्यम्' यह काव्य-लच्चणे खिखा है। दूसरे में वाक्य का लच्चण और अभिधा, लच्चणा, व्यञ्जना, तीसरे में रस, भाव और नायक नायिकादि भेद, चौथे में ध्विन और गुणीभूतव्यंग्य के भेद, पाँचवें में व्यञ्जना की स्थापना, छठे में दृश्यकाव्य—नाटकादि का विस्तृत विवेचन सातवें में दोष-निरूपण, आठवें में तीन गुण, नवें में वैदर्भा आदि रीति और दशवें में १२ शब्दालङ्कार, ७० अर्थालङ्कार एवं ७ रसवदादि अलङ्कार, इस प्रकार ८६ अलङ्कारों का निरूपण है।

साहित्यदर्पण में यह विशेषता है कि इस एक ही प्रन्थ में काव्य के दृश्य और श्रव्य दोनों मेदों का विस्तृत निरूपण है। विश्वनाथ एक उल्लेखनीय महाकवि एवं विद्वान् था। इसने और भी बहुत से प्रन्थ निर्माण किये हैं, जिनका साहित्यदर्पण में नामोल्लेख है। यद्यपि इसका विषय-विवेचन धाराप्रवाह एवं सरल होने के कारण प्रशंसनीय श्रवश्य है, किन्तु साहित्य के सुप्रसिद्ध और सन्मान्य श्राचार्य ध्वनिकार एवं श्राचार्य मम्मट के समान इसे उच्च स्थान नहीं दिया जा सकता क्योंकि ध्वनिकार और मम्मट के ग्रन्थों में मौलिकता का साम्राज्य है, जबिक साहित्य-दर्पण श्रिधकांद्रा में संग्रह ग्रन्थों की श्रेणी में कहा जा सकता है। इसमें दृश्य-काव्य का विषय नाट्यशास्त्र और धनज्ञय के दशरूपक पर श्रवलम्बित है। इसी प्रकार रस, ध्वनि श्रीर गुणीभूत व्यंग्य का विषय श्रिधकांद्रा में ध्वन्थालोक और काव्यप्रकाश से लिया गया है तथा श्रलङ्कार प्रकरण विशेषतया काव्यप्रकाश श्रीर रुय्यक के श्रलङ्कार सर्वस्व के। तथा श्रलङ्कार स्वरूप पर पर दासवत् श्रीर रुय्यक के श्रलङ्कार सर्वस्व से। इय्यक का तो इसने पर पर पर दासवत्

त्रमुसरण किया है— त्रलङ्कारों की संख्या एवं उनका पूर्वापर कम भी प्रायः रूयक के त्रमुसार है। उदाहरणों के संकलन में भी प्राचीन ग्रन्थों का पर्याप्त उपयोग है। शब्दालङ्कारों में विश्वनाथ ने श्रुत्यनुपास, त्रान्त्यानुपास त्रौर भाषासम ये ३ नवीन लिखे हैं, पर ये त्रलङ्कार महत्व-सूचक नहीं है। इसी-प्रकार त्र्यालङ्कारों में निश्चय त्रौर त्रमुक्ल ये दो नवीन लिखे हैं किन्तु ये भी वस्तुतः नवीन नहीं—नवीनता का त्र्याभास मात्र है, क्योंकि दण्डी ने जिसे तत्वाख्यानोपमा त्रौर जयदेव ने भ्रान्तापह्नुति कहा है, उसे इसने निश्चय के नाम से लिखा है, त्रौर त्रानुक्ल में भी प्राचीनों के विषम के दूसरे भेद से त्रिधिकांश में विशेषता नहीं है।

विश्वनाथ ने साहित्यदर्पण के प्रारम्भ में ही काव्यप्रकाश की 'तददोषी शब्दायों सगुणावनलङ्कृती पुनः कापि' इस काव्य-लक्ष्ण के प्रत्येक शब्द में दोषारोपण करके और ध्वनिकार की—

अर्थः सहृद्यश्लाघ्यः काञ्यातमा यो व्यवस्थितः । वाच्यप्रतीयमानाख्यौ तस्य भेदावुभौ स्मृतौ'।।

—वन्या० १।२

इस कारिका में इसके प्रथम की—'काव्यस्यात्मा ध्वनिरिति' इत्यादि कारिका के साथ विरोध वतलाकर मम्मट और ध्वनिकार जैसे सुप्रसिद्ध और सम्मान्य आचार्यों को सर्वथा अज्ञ बनाने की पूर्ण चेष्टा की है। किन्तु काव्य-मर्मज्ञों की दृष्टि में इस आलोचना का कुछ भी मूल्य नहीं है। उपर्युक्त ध्वनि-कारिकाओं का रहस्य अभिनव-गुतपादाचार्य ने लोचन टीका में स्पष्ट समभा दिया है। उससे अभिज्ञ होकर भी विश्वनाथ का सभी आलङ्कारिक आचार्यों के शिरोधार्य ध्वनिकार पर आलोचना करना केवल अपनी विद्वता का ढेंग मात्र है। यदि इन कारिकाओं में पूर्वपर विरोध का आभास मात्र भी होता तो ध्वनिकार

१ इस विषय पर द्वितीय भाग में 'काब्यपरिभाषा' शीर्षक में प्रसङ्गानुसार विस्तृत विवेचन किया जायगा।

का प्रवल प्रतिपक्षी व्यक्तिविवेककार महिमभट्ट इस दोष का उद्घाटन करने में क्यों चूक सकता था! किन्तु विपक्षी होने पर भी उसने ध्वनिकारों के विषय में सन्मान प्रदर्शित किया है—'महतां संस्तवएव गौरवाय' इत्यादि। फिर मम्मटाचार्य ग्रौर ध्वनिकार क्या ऐसे मूर्ख थे, जो ग्रन्थारम्भ में ही ऐसी दूषित कारिकाएँ लिख डालते। ग्राश्चर्य तो यह है कि विश्वनाथ स्वयं इन दोनों का अत्यन्त ऋणी होना—'इत्यलमुपजीव्यानां मान्यानां व्याख्यातेषु कटाक्च-निक्तेप्- ऐन' इन वाक्यों से स्वीकार करता है। श्रस्तु।

#### विश्वनाथ का परिचय और समय

विश्वनाथ •महाकवि चन्द्रशेखर का पुत्र था। इसने स्वयं लिखा है—'श्री चंद्रशेखरमहाकविचन्द्रस्नु श्रीविश्वनाथकविराजकृतं प्रवन्धम्'। (साहित्यदर्पण १०।१००), श्रीर यह श्रीनारायण का प्रपीत्र था—तत्प्राणत्वं चास्मद्बुद्धप्रितामहः 'श्रीनारायणपादे रुक्तम्' (साहित्यदर्पण ३।२,३), किन्तु कान्यप्रकाश की मूमिका में श्री वामनाचार्य ने इसकी काव्यप्रकाशदर्पण टीका के दिए हुए—

'यदाहुः श्रीकलिङ्गभूमण्डलाखण्डलमहाराजाधिराज श्रीनरसिंहदेव-सभायां धर्मदत्तां स्थगतयन्तः सकलसहदयगोष्ठीगरिष्ठकविपण्डितास्मद्-पितामहश्रीनारायणदासपादाः'।

इस उद्धरण में श्री नारायणदास को विश्वनाथ ग्रपना पितामह बताता है। श्रीर इसके द्वारा यह भी ज्ञात होता है कि राजा नरसिंह की सभा में श्री नारायण का बड़ा सन्मान था। विश्वनाथ ने ग्रपने को ग्रीर ग्रपने पिता को सन्धिवग्रहक (राजमंत्री) बताया है ग्रतएव ये पिता पुत्र दोनों किलंग राजाश्रों के मंत्री रहे हैं। विश्वनाथ संभवतः उत्कल (उड़ीसा) का निवासी था—का व्यप्रकाशदर्पण में इसने 'चिंकु' शब्द का पर्याय उत्कल भाषा में बताया है।

विश्वनाथ ने त्रापने किसी ग्रन्थ में समय का उल्लेख नहीं किया है। त्रातः इसके ग्रन्थों में ग्रन्य ग्रन्थों के उद्भृत वाक्य ही इसेकी पूर्व सीमा के लिये त्राधार हैं। विश्वनाथ ने—

(१) रुय्यक द्वारा नवाविष्कृत विचित्र स्नौर विकल्प के लद्धाण लिखे हैं

जो रुय्यक के सूनों के रूपान्तर हैं। श्रीर—'नमयन्तु शिरांसि धनूंषि' इत्यादि विकल्प का उदाहरण भी रुय्यक का ही लिया है। रुय्यक के श्रन्य श्रवतरण भी साहित्यदर्पण में श्रव्यक्षः हैं। श्रीर—'रंजितानु विविधास्तरुशैलाः ''पद्य को श्रव्यक्षार हैं। श्रीर—'रंजितानु विविधास्तरुशैलाः ''पद्य को श्रव्यक्षार के उदाहरण में दिया है। किन्तु विश्वनाथ इसको उत्पेचा का उदाहरण वतलाकर रुप्यक की श्रालोचना भी करता है। इसी प्रकार—'दासेकृतागिस भवत्युचितः प्रभूणां '' पद्य श्रव्यक्षारसर्वस्व में पिरिणाम के उदाहरण में दिया गया है, इसपर भी विश्वनाथ ने—'दासेकृतागिस इत्यादौ रूपकमेव नर्तु परिणामः' इस प्रकार श्रालोचना की है।

- (२) श्रीहर्ष के नैपथचरित के—'धन्यासि वैदर्भिगुणैक्दारें ''''' ( नैष० ३।११६) यद्य को अप्रस्तुत प्रशंसा के उदाहरण में श्रीर—'हनूमद्याद्य र्यं प्रसा मयापुनर ''' ( नैष० ६।१२३ ) पद्य को व्यतिरेक के उदाहरण में साहित्य-दर्पण में लिखा गया है।
- (३) चन्द्रालोक प्रणेता जयदेव के प्रसन्नरावव का—कदली कदली करभः करभः' इत्यादि पद्य साहित्यदर्पण में अर्थान्तरसंक्रमित वाच्य ध्वनि के उदाहरण में उद्युत है।

साहित्यदर्पण (४।१४) के—'श्रह्मायदीन तृपतौ न सन्धिर्नच विग्रहः।, इस पद्य में श्रल्लाउदीन का भी उल्लेख है। श्रल्लाउदीन खिलजी की मृत्यु १३१६ ई० में हुई थी। इसके द्वारा स्पष्ट है कि क्य्यक (११५० ई०), नैपधकार श्रीहर्ष (१२ वीं शताब्दी), जयदेव (लगभग १२ वीं या १३ वीं शताब्दी) श्रीर श्रल्लाउदीन (१३१६ ई०) का विश्वनाथ परवर्ती है।

श्रौर विश्वनाथ की उत्तर सीमा के लिये यह श्राधार है-

(१) गोविन्द टक्कुर ने 'प्रदीप' में विश्वनाथ द्वारा की गई काव्यपकाश की काव्य-परिभाषा की प्रत्यालोचना की है। प्रदीप का समय सन् १६०० ई० है।

१. देखो साहित्यदर्पेण और अलङ्कारसर्वस्व में पुनरुक्तवदाभास और उल्लेख प्रकरण और उपमेयोपमा तथा आन्तिमान् की परिभाषा।

(२) कुमारस्वामिन् ने रतार्षण (पृ० २४५,२४८) में साहित्यदर्पण का नामोल्लेख किया है। कुमारस्वामिन् का समय १५वीं शताब्दी है। अतः विश्वनाथ १५वीं शताब्दी से प्राचीन सिद्ध होता है। इसके सिवा स्टीन के जम्बू की हस्तलिखित पुस्तकों के कैटलौग में साहित्यदर्पण की एक हस्तलिखित प्रति का उल्लेख है, जिसपर विक्रमाब्द १४४० (१३८४ ई०) है। उल्कल के अन्थकार के अन्थ की जम्बू में प्रतिद्धि होने में तथा प्रतिलिपि की जाने में अवश्य ही कम से कम अर्द्ध शताब्दी का समय अपेद्धित है। अतएव विश्वनाथ का समय संभवतः १४ वीं शताब्दी का पूर्वार्द्ध है। क्योंकि इसने १३ वीं शताब्दी के लेखक जयदेव का पद्य लिथा है और १३८४ ई० की साहित्यदर्पण की हस्तालखित प्रति उपलब्ध है।

साहित्यदर्पंण पर श्रीरामचरण तर्कवागीश की टीका सन् १७०० ई० में लिखी हुई मुद्रित है। ग्रीर भी तीन टीकाएँ हस्तिलिखित प्रतियों में मिलती हैं—(१) ग्रान्तदास की (१६२५ ई०), (२) मथुरानाथ शुक्त की ग्रीर (३) गोपी नाथ की प्रभा। इनके सिना एक टीका पं० शिवदत्त कावरत्व की श्रीवेंकटेश्वर प्रेस में ग्रामी मुद्रित हुई है। विद्यावाचस्पति श्री शालिग्राम शस्त्री जी की नवलिक्शोर प्रेस लखनऊ में मुद्रित हिंदी टीका भी उल्लेखनीय है।

# श्री रूपगोस्वामी जी का उज्वलनीलमणि

उज्जलनीलमणि रस विषयक ग्रन्थ है। इसमें शृङ्काररस का ग्रत्यन्त विशद वर्णन है। इसमें एक उल्लेखनीय विशेषता है कि उदाहरणों में भगवान् श्री राधाकुष्ण की लीलाश्रों का ही समावेश किया गया है। श्री रूपगोस्वामोजी ने एक नाटक चित्रका नाट्य-विषयक ग्रन्थ भी नाट्यशास्त्र श्रीर रसार्णवसुधाकर के मतानुसार लिखा है, जिसमें प्राप्त प्रकरण है। इन्होंने साहित्यदर्पण में निरूपित विषय भरत-नाट्यशास्त्र के मतानुक्ल न होने के कारण हेय बतलाया है। श्री रूपगोस्वामी जी, श्रीकुमार के पुत्र श्रौर श्रीमुकुन्द जी के पौत्र ये। यह महाप्रभु श्री चैतन्यदेव के समकालीन प्रसिद्ध हैं। इनका समय १५ वीं राताब्दी का श्रन्तिम भाग श्रथवा १६ वीं राताब्दी का प्रथमार्द्ध है।

गोस्वामी कर्रापूर श्रोर उसका श्रलङ्कारकीस्तुम

त्रलङ्कारकौरतुम में १० किरण हैं जिनमें क्रमशः काव्यलज्ञ्ण, शब्दायं, ध्वनि,
गुणीमृतव्यंग्य, रस, भाव, गुण, शब्दालङ्कार, त्रायालङ्कार, रीति त्रौर दोषों का
निरुपण है। श्रलङ्कारकौरतुम में प्रायः काव्यप्रकाश का श्रनुसरण किया गया
है। उदाहरणों में भगवान् श्रीकृष्ण के स्तुत्यात्मक पद्य हैं। इस प्रन्थ पर एक
टीका प्रन्थकर्ता ने स्वयं किरण नाम की लिखी है, दूसरी श्री विश्वनाथ चक्रवर्ती
की सारबोधिनी श्रौर तीसरी श्री वृन्दावनचन्द्र सेन तर्कालङ्कार की दीधितिप्रकाशिका है।

गोस्वामी कर्णपूर ने अलङ्कारकौरतुभ के अतिरिक्त अन्य भी कई अन्थों की रचना की है जिनमें आनन्दश्चन्दायनचम्पू अन्य बढ़ा विद्वत्तापूर्ण लिखा है। इस चम्पू में महाकवि वाण की कादम्बरी के अनुकरण पर श्लेषात्मक विरोधामास की रचना का प्राचुर्य है। कर्णपूर ने अपने चैतन्यचन्द्रोदय नाटक का रचनाकाल सन् १५७२ ई० का और श्री गौराङ्गगणोहशदीपिका का रचनाकाल सन् १५७६ ई० का लिखा है। चैतन्यचन्द्रोदय की भूमिका में कि कर्णपूर का जन्मकाल १५२४ ई० लिखा है अतएव कर्णपूर का समय १५२४ से सोलहवीं शताब्दी के चतुर्थ चरण तक का माना जा सकता है।

## केशव मिश्र और उसका अलङ्कारशेखर

श्रो शौद्धोदिन की कारिकाश्रों पर, जिनको सूत्र कहा गया है, केशव मिश्र ने वृत्ति लिखकर उन्थ का नाम श्रलङ्कारशेखर रक्खा है। केशव ने प्रथम कारिका की उत्थानिका में कहा है—

'ऋलङ्कारविद्यासूत्रकारो भगवान् शौद्धोदनिः परमकारुणिकः स्वशास्त्रे प्रवर्तियेष्यन् प्रथमकाव्यस्वरूपमाह' ( पृ० २ )। शौद्धोदिन सुप्रसिद्ध श्री बुद्धदेव का नाम है। पर ये कारिकाएँ १२ वीं शताब्दी के बाद की हैं जैसा कि स्पष्ट किया जायगा। संभव है किसी बौद्धाचार्य ने शौद्धोदिन के नाम से कोई प्रत्थ प्रणयन किया हो, श्रीर उसी की ये कारिकाएँ हों।

यह यन्थ काव्यमाला संख्या ५० में मुद्रित है। इसमें आठ रत और २२ मरीचि हैं। इसमें काव्य की परिभाषा, काव्य-रीति, अभिषा, लच्चणा, व्यजना, पद-वाक्य-अर्थ दोष, शब्दार्थ गुण, द शब्दालङ्कार, १४ अर्थालङ्कार और नवरस, नायिका मेद आदि काव्य के प्राय: सभी विषय संज्ञिततया निरूपित हैं। इसमें काव्यादर्श, व्वन्यालोक, काव्यमीमांसा, सरस्वतीकण्ठाभरण और काव्यप्रकाश आदि से पर्याप्त सामग्री ली गई हैं अतएव यह संग्रह ग्रन्थ है। इसमें यद्यपि प्रचलित साहित्यक ग्रन्थों से कुछ विशेषता दृष्टिगत होती है, किंतु वह मौलिक नहीं; जैसे—उक्ति के लोकोक्ति, छेक्रोक्ति, अर्भकोक्ति और मत्तोक्ति मेद एवं पदमुद्रा, वाक्यमुद्रा, वचनमुद्रा आदि विषय सरस्वतीकण्ठाभरण से-अद्युद्धाः लिया गया है। इसी प्रकार कवि-समय, राजा, देवी, देश, ग्राम, नदी वर्णन के प्रकार, श्वेत, नील, पीत वर्णों की वर्णनीय वस्तु, इत्यादि बहुत से प्रकरण राजशेखर की काव्यमीमांसा से लिए गए हैं। अन्य भी प्राय: सभी विषय दूसरे प्रन्थों से उद्धत हैं।

जिन कारिकाओं को केशव मिश्र ने शौद्धोदनि की बतलाया है, उन्हीं में—
'दोषं व्यक्तिविवेकेषु कविलोकविलोचने।

काव्यमीमांसिषु प्राप्तं महिमा महिमाहतः'।। (प्रवै ८०) इस कारिका में महिमाम्ह के व्यक्तिविवेक और राजशेखर की काव्यमीमांसा का स्पष्ट नामोल्लेख हैं। अतः ये कारिकाएँ श्री शौद्धोदनि (श्री बुद्धदेव) की किसी प्रकार नहीं मानी जा सकती हैं।

केराव मिश्र ने जयदेव ( अ० रो० पृ० १७) श्री गोत्रधंनाचार्य ( पृ० १७, २६ ), भोज ( पृ० ७ ), राजरोखर ( पृ० ६७ ) का नामोल्लेख किया है। अलङ्कारसर्वस्व का भी ( पृ० ६, ३८ ) उल्लेख है किन्तु वह रुय्यक के प्रन्थ का है, या केराव के स्वयं-प्रणीत किसी इसी नाम के प्रन्थ का, यह संदिग्ध

है। केशव मिश्र ने श्रपने लिखे श्रान्य ७ ग्रन्थ बताए हैं। श्रलङ्कारशेखर को उसने काविल (संभवत: श्रफगानिस्तान) के विध्वंसक दिलों के माणिक्य-चन्द्र राजा के लिये प्रणीत किया है। कनिंगहम माणिक्यचन्द्र को कांगरे का राजा बतलाता है। जिसका समय १५६३ ई० है। श्रतः केशविमिश्र का समय संभवत: १६ वीं शताब्दी का उत्तरार्द्ध है।

## शोभाकर श्रीर उसका अलङ्काररलाकर

श्रीभाकर ने अलङ्कारस्ताकर अन्य लिखा है। यह अन्य मुद्रित नहीं हुआ है। और न इसकी हस्तिलिखित लिपि ही इमारे सम्मुख है। अन्य अन्यों में अलङ्कारस्ताकर के उदस्यों द्वारा जात होता है कि इस अन्य में ३६ अलङ्कार ऐसे हैं जो लगभग ईसा की नौदहवीं शताब्दी तक के अन्यों में निरूपण नहीं किए गए हैं। किन्तु इन अलङ्कारों के जो लच्चण और उदाहरण शोभाकर ने लिखे हैं उनपर ध्यान देकर विचार करने पर इन अलङ्कारों में बहुत से अलङ्कार ऐसे हैं जो पूर्वाचायों द्वारा निरूपित अलङ्कारों के उदाहरणों में गतार्थ हो जाते हैं। और कुछ ऐसे भी हैं जिनमें चमत्कार का अभाव होने के कारण अलङ्कारों की गणना में नहीं गिने जा सकते। यही कारण है कि इसके नवाविष्कृत अलङ्कारों में केवल 'असम' और 'उदाहरण' ये दो अलङ्कार ही ऐसे हैं, जिनकी पण्डितराज्ञ ने रसगङ्काधर में लिखा हैं। शेष ३४ को इसके परवर्ती किसी भी आचार्य ने स्वीकार नहीं किया हैं।

शोभाकर का समय अनिश्चित है। अप्पय्य दीचित ने वृत्ति वार्तिक में (पृ० २०) और पिएडतराज ने रसगङ्गाधर में (पृ० २११, २८१ आदि) अलङ्काररत्नाकर

१ देखिये, Arch. Survey of India, Vol. 5, p. 160.

२ इन श्रलङ्कारों के नाम द्वितीय भाग में श्रलङ्कार समग्रदाय के श्रन्तर्गत अलङ्कार विवरण तालिका में लिखे जायँगे।

का उल्लेख किया है। अतएव शोभाकर का समय श्रप्पय्य दीचित (लगभग ईसा की १६ वीं शताब्दी ) के पूर्व प्रतीत होता है।

## यशस्क का अलङ्कारोदाहरगा

त्रलङ्कारोदाहरण नाम का एक प्रन्थ यशस्त द्वारा भी प्रणीत किया गया है।
यह प्रन्थ भी मुद्रित नहीं हुन्ना है। इसका उल्लेख कविराजा मुरारिदान के यशवन्तयशोभूषण एवं जसवंतजसोभूषण में मिलता है। जसवंतजशोभूषण की छठी
श्रन्तभावाकृति में दिए हुए अलङ्कारों में यशस्त के प्र अलङ्कार नवीन प्रतीत
होते हैं, जिनके नाम द्वितीय भाग में अलङ्कार सम्प्रदाय के अन्तर्गत लिखे जायँगे।
किन्तु इन प में एक 'प्रतिषेध' ही कुवलयानन्द में लिखा गया है। शेष अलङ्कार
महस्वपूर्ण न होने के कारण अन्य किसी प्रन्थ में स्वीकृत नहीं किए गए हैं। स्वतंत्र
अलङ्कार वही माना जा सकता है जितमें पूर्व निरूपित अलङ्कारों से विलक्षण
चमत्कार हो। यदि पूर्व निरूपित किसी अलङ्कार के लक्षण से कुछ ही विलक्षणता
हो तो ऐसी अवस्था में वह उसी पूर्व निरूपित अलङ्कार का उपभेद माना जा
सकता है और यदि पूर्व निरूपित किसी अलङ्कार के लक्षण में समन्वय हो,
केवल उक्ति मात्र की विलक्षणता हो हो तो वह उसी पूर्व निरूपित अलङ्कार का
उदाहरणान्तर मात्र माना जा सकता है, न कि स्वतंत्र ।

यशस्क का समय अज्ञात है। यशस्क और उसके इस ग्रन्थ का नामोल्लेख या उद्धरण केवल 'जसवंतजशोभूषण' के अतिरिक्त किसी, ग्रन्थ में दृष्टिगत नहीं होता है।

## अप्पय्य दीक्षित और उसके कुवलयानन्द आदिक यन्थ

श्री श्रम्पय्य दीह्नित के श्रलङ्कार शास्त्र पर तीन ग्रन्थ—कुवलयानन्द, चित्रमीमांसा श्रीर वृत्तिवार्तिक प्रसिद्ध श्रीर सुद्रित हैं।

कुवलयानन्द में पूर्वोल्लिखित जयदेव के चन्द्रालोक के पञ्चम मयूख के अ अर्थालङ्कारों की कारिकाओं पर अप्यय्य ने उदाहरण साहित वृत्ति लिखी है। और बहुत सी कारिकाएँ दीचित जी ने नवीन रचना करके कुवलयानन्द में बढ़ाई भी हैं। जो अलङ्कार चंद्रालोक से अधिक कुवलयानन्द में लिखे गए है उन अलङ्कारों की कारिकाओं की रचना-शैली उसी प्रकार की है जिस प्रकार चन्द्रालोक में अनुष्ट्रप छन्द की प्रत्येक कारिका के पूर्वाई में अलङ्कार का लच्चण और उत्तराई में उदाहरण है। स्वयं दीचित जी ने कुवलयानन्द के प्रारम्भ में यह स्पष्ट कर दिया है—

> 'येषां चन्द्रालोके दृश्यन्ते लद्द्यलत्त्रागृश्लोकाः, प्रायस्त एव तेषामितरेषां त्वभिनवा विरच्यन्ते'।

> > कुवलयानन्द ५

कुवलयानन्द में १०२ अर्थालङ्कार, ७ रसवदादि एवं ६ प्रत्यच्यादि प्रमाणा-लङ्कार इस प्रकार सब ११८ अलङ्कार निरूपण किए गए है।

अर्थालङ्कारों में लगभग १७ त्रालङ्कार ऐसे हैं, जो चन्द्रालोक में निरूपण नहीं किए गए हैं।

इन १७ श्रलङ्कारों में १ कारकदीपक ऐसा है जिसे कान्यप्रकाश में दीपक श्रलङ्कार के श्रंतर्गत लिखा गया है श्रीर १ प्रतिषेध श्रलङ्कार यशस्क कृत श्रलङ्कारोदाहरण में भी है। शेष १५ श्रलङ्कारों के श्राविष्कर्ता श्रप्पय्य दीचित हैं या उनके पूर्ववर्ती कोई श्रज्ञात श्राचार्य हैं इसके निर्णय के लिये कोई साधन उपलब्ध नहीं है।

त्रलङ्कार विषय के प्रारम्भिक ग्रम्यास के लिये कुवलयानन्द उपयोगी होने के कारण ग्रधिक प्रचलित है ग्रौर हिन्दी भाषा के भाषाभूषण, पद्माभरण ग्रादि

१. इनके नाम द्वितीय भाग में अलङ्कार सम्प्रदाय के अन्तर्गत अलङ्कार विवरण तालिका में लिखे जायँगे।

बहुत से ग्रन्थ कुवलयानन्द के आधार पर ही लिखे गए हैं। कुवलयानन्द पर बहुत सी टीकाएँ और इसके अनेक संस्करण कलकत्ता, बम्बई एवं बनारस से निकल चुके हैं।

चित्रमीमांसा अपूर्ण ग्रन्थ — ग्रातिशयोक्ति अलङ्कार तक काव्यमाला संख्या ३८ में मुद्रित है। यह भी केवल अलङ्कार विषयक ग्रन्थ है। इसमें की गई श्रालो-चनात्मक विवेचना द्वारा ग्रन्थकार का अधिकृत विषय में प्रशंसनीय श्रधिकार स्पष्ट विदित होता है। इसके ग्रंत के—'ग्रप्थधिचन्नमीमांसा' इत्यादि पद्य से विदित होता है कि ग्रन्थकार इसे संपूर्ण नहीं लिख सका। यद्यपि उसकी इच्छा अधिक लिखने की ग्रवश्य थी, जैसा कि उसके—'ग्रधिकं तु निदर्शनालङ्कार प्रकरणे चिन्तयिष्यति' (पृ० १०१) इस वाक्य द्वारा प्रतीत होता है।

तीसरा प्रनथ वृत्तिवार्तिक मा त्रपूर्ण ही काव्यमाला संख्या १६ में मुद्रित है। यह छोटा सा प्रनथ है। इसमें श्रामिधा, लच्चणा तक ही निरूपण है।

### अपय्य दीद्मित का परिचय और समय

श्राव्यय दीवित एक उल्लेखनीय दाविणात्य विद्वान् थे। यह शैव मत के स्तंम माने जाते थे। इनका नाम श्राप्म, श्राप्मा, दीवित भी प्रसिद्ध था। यह न्यायचिन्तामिण ग्रन्थ के प्रणेता श्राचार्य दीवित के (जो ववःस्थलाचार्य के नाम से प्रसिद्ध थे) पुत्र श्री रंगराजाध्वरी के ज्येष्ठ पुत्र थे। रङ्गराजाध्वरी के विषय में नलचिरित नाटक में बहुत कुछ लिखा गया है। दीवित जी ने लगभग १०० ग्रन्थ लिखे हैं। पण्डतराज जगन्नाथ इनके प्रवल प्रतिप्वी थे। पंडितराज ने दीवित को रुय्यक श्रीर उसके टीकाकार जयरथ का श्रन्धानुसरण करनेवाला बताया है श्रीर रसगङ्गाधर में इनकी बड़ी कूर श्रालोचना की है। पंडितराज ने चित्रमीमांसा-खण्डन नामक ग्रन्थ भी लिखा है जो चित्रमीमांसा के साथ ही काव्यमाला में मुद्रित है। पंडितराज की श्रालोचना का श्रप्य के भाई श्रचा दीवित के प्रौत श्रीर नारायण दीवित के प्रत्र नीलकण्ठ दीवित ने श्रपने पूर्वज की कीर्तिरवार्थ उसी प्रकार तीन खण्डन भी किया है।

अप्यय ने १४ वीं शताब्दी के एकावली के लेखक विद्याघर का (चित्रमीमांसा पृ० ५८) ब्रीर प्रतापरुद्रीय के लेखक विद्यानाथ का (चित्रमीमांसा पृ० ५८) नामोल्लेख किया है। ब्रीर कुवलयानन्द के—

#### <sup>'ऋ</sup>मुं <mark>कुवलयानन्दमकरोद्द्यदीच्चितः ।</mark> नियोगाद्वेङ्कटपतेर्निच्पाधिकुपानिघेः' ॥

इस अन्तिम पद्य में जिस वेंकटपति का नामोल्लेख किया है, वह विजयानगरम् का प्रथम राजा वेंकट है, जिसके शासन-पत्रों में एक की तिथि शाके १५२३ (१६०१,२ई०) है । स्त्रीर स्राप्यय ने शिवादित्य मणिदीपक ग्रन्थ के स्त्रन्तिम पद्य में चिनवीर के पुत्र तथा लिंगमनायक के पिता चिनवींवा की ऋपना ऋ। अयदाता बताया है। दिवाण ग्रारकेट जिले के वैलों के ग्रिधिपति के शिलालेख शाके १४७१-१४८८ (१५४६-१५६६ ई०) के मिलते हैं। अत: इसके द्वारा ग्राप्यय दीचित का ईसा की १६वीं शताब्दी के तृतीय चरण तक विद्यमान रहना सिद्ध होता है। ब्रह्वैतसिद्धि, श्रीमद्भागवत की टीका ब्रौर भक्ति रसायन ब्राटि ब्रन्थों के प्रणेता श्री मधुसूदन सरस्वती ने ऋदैतसिद्धि में ऋष्यय की वेदान्तकल्पतरु पर परिमल नामक टीका का उल्लेख किया है । श्री मधुसूदन सरस्वती प्रणीत सिद्धान्तविन्दु प्रन्थ का लिपिकाल शकाब्द १५३९ (१६१७ ई०) है, जो इिएडया ऋौफिस की लायब्रेरी में वर्तमान है। उसकी रचना का काल इससे भी पूर्व होना संभव है । श्री मधुसूदन सरस्वती ऋष्यय्य दीच्चित के समकालीन माने -जाते हैं 3 । इसके सिवा कमलाकर भट्ट ने - जिसका समय १७ वीं शताब्दी का पथम चरण है, अपय्य का नामोल्लेख किया है। अपय्य के आता के पौत्र नीलकण्ट ने ग्रपने नीलकण्ट चंपू का समय गतकाल ४७३८ लिखा है-

१ देखिए, ब्हूलर एपिय्राफिया इण्डिका जिल्द ४ पृ० २६९ ।

२ 'सर्वतन्त्रस्वतन्त्रेभामतीकार कल्पतरुकार परिमलकारैरिति'- ऋद्वैतसिद्धि।

<sup>&</sup>lt;mark>३ देखिए, विद्यापीठ पत्रिका, सं० १९८६, पृ० ६०।</mark>

### 'अष्टत्रिंशतउपस्कृतसप्तशनाधिकचतुःसदस्य षु गतकतिवर्षेषु अथितः किल नीलकएठ विजयोयम्'।

इसके अनुसार नीलकएठ चंपू का समय १६३७ ई० होता है। ग्रीर नीलकएठ के—'श्रीमानप्ययोद्धित: स जयित श्रीकएठिविद्यागुरुः' इस वाक्य द्वारा नीलकएठ के समय में (१६३७ ई० में) अप्यय्य का विद्यमान होना स्पष्ट है। इसके सिवा एक विश्वस्त प्रमाण और भी उपब्लघ है, जिसके द्वारा अप्यय्य दीद्धित का सन् १६४७ ई० तक विद्यमान रहना सिद्ध होता है। सन् १६५७ ई० में काशी के मुक्तिमएडप में एक सभा हुई थी जिसमें यह निर्ण्य किया गया था कि महाराष्ट्रीय देवपि (देवहखे) ब्राह्मण पंक्तिपावन हैं, इस निर्ण्यपत्र पर अप्यय्य दीद्धित के भी इस्ताद्धर हैं। यह निर्ण्यपत्र श्रीपिंपुटकर ने 'चितलेभट्टपकरण' पुस्तक में मुद्रित कराया है। अतएव अप्यय्य का समय लगभग १६५२ तक माना जा सकता है।

# परिडतराज जगन्नाथ त्रिश्रूली

## उसका रसगङ्गाधर

'कवयति परिडतराजे कव्यन्त्यन्येऽपि विद्वांसः । नृत्यति पिनाकपाणौ नृत्यन्त्यन्येऽपि भूतवेतालाः'।।

रसगङ्गाधर महत्वपूर्ण अपूर्व ग्रन्थ है। मौलिकता और विषय- विवेचन में ध्वन्यालोक और काव्यप्रकाश के बाद इसी का स्थान है। यह काव्यमाला संख्या १२ में नागेशमट की टिप्पणी साहित अपूर्ण मुद्रित है। गङ्गाधर श्री शंकर का एक नाम है, इस ग्रन्थ के रसगङ्गाधर नाम द्वारा प्रतीत होता है कि श्री शंकर के पञ्चानन के अनुसार संभवतः ग्रन्थकार की इच्छा इसे पांच आननों में पूर्ण करने की थी, किन्तु प्रकाशित ग्रन्थ में द्वितीय आनन भी अपूर्ण है। रसगङ्गाधर के प्रथम आनन में काव्य का लच्चण—'रमणीयार्थप्रतिपादकः

शब्दः काव्यम्" यह बताकर प्राचीनों में ध्वनिकार कुन्तक एवं काव्यप्रकाश श्रीर नवीनों में विश्वनाथ द्वारा कथित काव्य-लव्यण की श्रालोचना की गई है। फिर काव्य को उत्तमोत्तम (ध्वनि), उत्तम (गुणीम्तव्यंग्य), मध्यम (श्र्यालंकार) श्रीर श्रधम (शब्दालङ्कार) इन चार मेदों में विभक्त किया गया है—जब कि मम्मट श्रादि श्राचार्यों ने तीन मेदों में विभक्त किया है। उसके बाद रस प्रकरण, शब्द श्रीर श्रथं के गुण, वैदर्भी रीति, भावध्विन श्रीर रसामास श्रादि निरूपित हैं। श्रीर दितीय श्रानन में प्रथम संचित ध्विन-भेद फिर श्रिमधा, लच्चणा का विषय, तत्पश्चात उपमा से उत्तर तक ७० श्रर्थालङ्कार निरूपित हैं। ग्रन्थकार ने इन श्रलङ्कारों के श्रितिरिक्त श्रन्य कितने श्रर्थालङ्कारों एवं शब्दालङ्कारों का तथा श्रम्य किन किन काव्य-विषयों का इसमें समावेश किया था श्रथवा समावेश करने की उसकी इच्छा थी यह किस प्रकार ज्ञात हो सकता है, जबिक ग्रन्थ श्रपूर्ण है श्रीर ग्रन्थ के श्रादि में विषय सुची के रूप में ग्रन्थकार ने कुछ संकेत भी नहीं किया है।

रसगङ्गाधर में अलङ्कारों का पूर्वापर क्रम प्रायः रुय्यक के अलङ्कारसर्वस्व के अनुसार है; कुछ अलङ्कार ऐसे भी हैं, जो काव्यप्रकाश एवं सर्वस्व में नहीं हैं, किन्तु चन्द्रालोक में हैं। 'असम' और 'उदाहरण' ये दो अलङ्कार अलङ्कार रन्नाकर के भी लिखे गये हैं। और तिरस्कार अलङ्कार संभवतः नवीन हैं।

इसमें लच्या सूत्रों की रोली के अनुसार गद्य में है। पर इसे सूत्र अन्य नहीं कहा जा सकता क्यों कि सूत्रों में अस्यन्त संचेप में कहा जाता है, और इसमें विस्तार के साथ लच्यात्मक गद्य है। और उसपर मृदु एवं ओजपूर्य गद्य में विस्तृत वृत्ति है। उदाहरण सभी पिएडतराज ने स्वयं-प्रणीत दिए हैं। उदाहरणों के विषय में पिएडतराज ने उत्थारम्भ में कहा है—

'निर्मायनूतनमुदाहरणानुरूपं काव्यं मयात्र निहितं न परस्य किंचित्। किं सेव्यते सुमनसां मनसापि गन्धः कस्तूरिकाजननशक्तिभृता मृगेण'॥ —रसगं० पृ० ३ यह गर्वोक्ति श्रवश्य है। पर पिएडतराज ने प्रसाद-गुण-सम्पन्न धारा-प्रवाह रौली में प्रणीत श्रपने उदाहरणों द्वारा इस उक्ति को चिरतार्थ करके दिखा दिया है। इन्होंने श्रलङ्कारों का प्रतिपादन श्रपने पूर्ववतीं सुप्रसिद्ध साहित्याचायों की श्रालो-चनात्मक विवेचनापूर्वक जिस मार्मिकता से किया है, वह वस्तुतः उल्लेखनीय है। श्रप्पच्य दीच्तित के तो यह कहर प्रतिपत्ती थे, उसके कुवलयानन्द श्रीर चित्रमीमांशा का प्रायः प्रत्येक श्रलङ्कार प्रकरण में खण्डन किया है। किन्तु श्राचार्य मम्मट (पृ० ५, २२६, श्रादि), रुव्यक (पृ० २०८,२५१,३०१ श्रादि), विमर्शनीकार जयस्य (पृ०२०१,२५६,३८० श्रादि), विद्यानाय (पृ०१६२), रत्नाकर (पृ०२११) श्रीर विश्वनाथ (पृ०७) श्रादि सभी प्रसिद्धाचायों की श्रालोचना की है। यहाँ तक कि ध्वनिकार, जो इनके श्रत्यन्त श्रद्ध य थे, श्रीर जिनके मत इन्होंने श्रत्यन्त सन्मान के साथ श्रनेक स्थलों पर उद्धृत किये हैं, उनकी भी श्रालोचना करने में कुछ संकोच नहीं किया है। रूपक-ध्वनि के प्रकरण में—

त्र्यानन्दवर्धनाचार्यास्तु.....प्राप्तश्रीरेष.....इत्याहुः तचिन्त्यम्,

( रसगं०पृ० २४७ )

इन वाक्यों द्वारा श्रालोचना की है। इसके द्वारा यह स्पष्ट है कि पिएडतराज एक स्वतंत्र विचार के नि:शङ्क श्रालोचक श्रीर उत्कट विद्वान् थे।

हमारे पिएडतराज को उन प्राचीन सुप्रसिद्ध महाकवियों की, जिन्होंने अपने विषय में गर्वोक्तियां की हैं, परम्परा का अनुयायी अथवा पोषक कहना अवश्य ही पिएडतराज का अपमान-जनक है क्योंकि यह इस विषय में सबसे आगे बढ़े हुए हैं। यों तो इनकी सभी गर्वोक्तियां विचित्र हैं, किंतु भामिनीविलास के प्रारम्भ के—

'दिगन्ते श्र्यन्ते मदमिलनगर्हाः कर्राटनः करिएयः कारुएयास्पदमसमशीलाः खलु मृगाः। इदानीं लोकेऽस्मिन्ननुपमशिखानां पुनरयं नखानां पारिहत्यं प्रकटयतु कस्मिन्मृगपितः'॥ इस पद्य में पराकाष्ठा कर दी है। इसमें पंडितराज ग्रपने समकालीन सभी विद्वानों को ग्रपने समकत्त्व न मानकर, उनको करुणास्पद कहकर ग्रौर ग्रपने को दिन्वजयी सूचित करके ही सन्तुष्ट नहीं हुए, किंतु ग्रपने समकत्त्व प्रतिद्वन्दी न मिलने का खेद भी सूचित करते हैं कि हम ऐसी परित्थिति में किस पर श्रपना अचएड पाण्डिस्य प्रकट करके श्रपनी ग्रामिलापा पूर्ण करें। ग्रस्तु, यह तो निर्विवाद है कि पण्डितराज पश्चात् के लेखक होने पर भी उल्लेखनीय ग्रालङ्कारिक श्रीर महाकवि थे।

#### परिडतराज का परिचय और समय

यह तैलक्ष बाह्मण् थे—'तैलक्षकुलावतंशेनपिडतराजजगन्नायेन' ( आसक-विलास )। इनका द्वितीय नाम वेल्लनाडू था श्रीर इनको निश्नली भी कहते थे। यह पेरुमष्ट ( अथवा पेरम भट्ट ) श्रीर लच्मी के पुत्र थे। इनके पिता भी प्रशंसनीय विद्वान् थे, जैसा कि—'श्रीमञ्ज्ञानेन्द्रभित्तु.....' ( रसगं० पृ० २ ) पद्य में उल्लेख है। इनके विषय में बहुत सी किम्बदन्तियां प्रचलित हैं, जिनमें एक यह भी है, कि इनका एक यवन-रमणी के साथ संपर्क था। इस सम्बन्ध के कुछ पद्य भी प्रचलित हैं, जो इन्हीं के प्रणीत कहे जाते हैं। यह भगवान् श्रीकृष्ण श्रीर भगवती भागीरथी के श्रनन्य भक्त थे, जैसा कि इनके वर्णनां द्वारा ज्ञात होता है।

परिडतराज दिल्ली के यवन सम्राट् शाहजहाँ श्रौर उसके पुत्र दारा शिकोह के परम प्रेमगत्र थे। परिडतराज ने स्वयं भामिनीविलास के अन्तिम पद्य में कहा है—'दिल्लीवत्लभपाणिपल्लवतले नीतं नवीनं वय:.....। इन्होंने दाराशिकोह की प्रशंसा में जगदानरण प्रन्थ लिखा है और शाहजहां के कृपापात्र खानखाना आसफ के विषय में श्रासफविलास भी। इनको परिडतराज की उपाधि भी शाहजहाँ द्वारा ही दी गई थी—

'सार्वभौमश्रीशाहजहांप्रसादाधिगतपिडतराजपद्वीविराजितेन'। — श्रासफवि०, काग्यमाला द्वितीय गुच्छक, पृष्ठ ५५ इन्होंने रसगङ्गाधर श्रीर चित्रमीमांसाखएडन एवं उपर्युक्त ग्रन्थों के सिवा प्रसिद्ध पीयूषलहरी (गङ्गालहरी), श्रमृतलहरी, सुधालहरी, लद्दमीलहरी, मनोरमाकुचमर्दन श्रादि श्रमेक ग्रन्थ निर्माण किये हैं। इनमें बहुत से ग्रन्थ काव्यमाला में भुद्रित हैं।

पिएडतराज शाहजहां के समकालीन हैं। शाजजहां के राज्याभिषेक का समय १६२८ ई० है। श्रीरंगजेब द्वारा सन् १६६६ ई० में शाहजहां वंदी किया गया था। इसी श्राधार पर इनको कुछ विद्वानों ने श्रप्पय्य दीचित का परवर्ती माना है। किन्तु श्रप्पय्य के सिद्धान्तलेशसंग्रह ग्रन्थ के कुम्भकोण संस्करण की भूमिका में नागेश भट्ट का काव्यप्रकाश की व्याख्या में लिखा हुआ यह पद्य उद्धृत है—

'हप्यद् द्राविङ्ढुर्भेहमहवशान् म्लिष्टं गुरुद्रोहिणा, यन्म्लेच्छेतिवचोऽविचिन्त्य सदसि शौढेऽपि भट्टोजिना । तत्सत्याभितमेव धैर्यनिधिना यत्स ब्यमृदनात्कुचं,

निबंध्याऽस्य मनोरमामवशयद्यप्पयाद्यान्स्थितान्'॥
इसमें भट्टोजि दीक्ति द्वारा परिवतराज को ग्लेच्छ कह कर अपमानित करने का
श्रीर भट्टोजि एवं अप्पय्य दोनों का समकालीन होने का उल्लेख है। उसी भूमिका
में दूसरा बाल कवि का पद्य—जिल बाल कवि को अप्पय्य के आता के पौत्र
नीलकरूठ ने नलचरित में अप्पय्य का समकालीन बताया है—उद्धृत किया है—

'यष्टु' विश्वजिता यता परिधरं सर्वे बुधा निर्जिता, भट्टोजिप्रमुखाः सपण्डितजगन्नाथोपि निस्तारितः। पूर्वेर्द्धे चरमे द्विसप्ततितमस्याऽब्दस्य सद्विश्वजि— द्याजी यश्च-चिद्म्बरे स्वसभजन्ज्योतिः सतां पश्यताम्'॥

इसमें अप्पर्य दीचित द्वारा ७२ वें वर्ष के पूर्वार्द्ध में मट्टोजि दीचित आदि विद्वानों का विजित होना और संभवतः यवनी के सम्पर्क से जाति पतित हुए पिएडतराज का उद्धार किया जाना और ७२ वर्ष में अप्पर्य का देहावसान होना कहा गया है। अतएव इन पद्यों द्वारा अप्पर्य के समय में पिएडतराज का होना सिद्ध होता है। संभव है पिएडतराज की युवावस्था में वृद्ध अप्पय्य दीचित कुछ काल विद्यमान रहे हों। इसकी पृष्टि प्रथम उल्लिखित अप्पय्य के समय द्वारा और इस बात से भी होती है कि पिएडतराज ने अप्पय्य के अन्थों का जो खरडन किया है, वह सम्योचित भाषा में नहीं, किन्तु अस्यन्त कटोर और द्वेष-पूर्ण है। ऐसी आलोचना मृत व्यक्ति के विषय में नहीं, किंतु संभवत: समकालीन व्यक्ति के—जिसके साथ परस्पर विशेष मार्मिक द्वेष हो—विषय में ही संभव है। इन घटनाओं पर लद्ध्य कर्ने से पिएडतराज का समय संभवत: लगभग १७ वीं शताब्दी के आरम्म से तृतीय चरण तक है।

रसगङ्गाधर की मर्मप्रकाश टिप्पणी के लेखक नागोजी या नागेश मह ने काव्यप्रकाश, प्रदीप, रसमंजरी और अप्यय्य पर भी टीकाएं लिखी हैं। नागोजी महाराष्ट्र ब्राह्मण और शिवमह तथा सती के पुत्र थे। ये काशी निवासी एवं श्रङ्गवेरपुर ( अलाहाबादके समीप ) के रामिसंह राजा के आश्रित थे। यह प्रसिद्ध वैय्याकरण विद्वान् थे और सिद्धान्तकौमुदी के लेखक महोजि दीचित के प्रपीत हरिदत्त के शिष्य थे। और महोजि शेषकृष्ण के शिष्य थे, जिनका पुत्र वीरेश्वर पण्डितराज का गुरु था। अतः नागोजी पण्डितराज के दो पीड़ी बाद के है। नागोजी का समय संभवतः १७ वीं शताब्दी का अन्तिम चरण अथवा १८ वीं का प्रथम पाद है। मानुदत्तकी रसमझरी पर जो नागेश की टीका है, उसकी हस्ति लिखित प्रति पर ( जो इण्डिया अोफिस में है ) सन् १७१२ ई० की तिथि है।

संस्कृत साहित्य के अन्तर्गत अलङ्कार शास्त्र के इतिहास में पिएडतराज जगनाथ ही इस विषय का अन्तिम लेखक है अतः उसकी अंतिम सीमा १७ वीं शताब्दी में पिएडतराज के साथ ही समाप्त हो जाती है। पिएडतराज के बाद संस्कृत साहित्योद्यान की मनोरञ्जकता को परिवर्धन करनेवाला कोई भी विद्वान मालाकार हिंगत नहीं होता। जो साहित्योद्यान विद्या-रिसक स्वातंत्र्य सौख्य प्राप्त मारतीय नृपतियों के मनोरञ्जक वासन्तिक काल में परिवर्धित और विकसित हुआ था, उसका हास तो क्रमशः उन नृपतियों के स्वातंत्र्य सौख्य के साथ-साथ यवन साम्राज्य-काल में ही होने लगा था, किर भारतवर्षीय नृपतिग्रां के परम्परागत

स्वातंत्र्य गौरव का प्रभाकर ही जब पश्चमीय श्राविष्णमा में निमग्न होता विलासिता के श्रावरण में विलुतप्राय हो गया, तो ऐसी परिस्थिति में हमारे प्राच्य साहित्योद्यान पर हक्पात होना संभव ही कहाँ था । खेद है कि साम्प्रतिक काल में हमारा संस्कृत साहित्य पाश्चात्य लेखकों द्वारा केवल मृतक भाषा के साहित्य की उपाधि को प्राप्त हो रहा है । इस अवस्था में भी कुछ सन्तोष का विषय वही है कि इसे ऐतिहासिक सामग्री का महत्त्व प्राप्त है, श्रास्त—

'स च कालप्रभावोऽयं न च कस्यापि दूषणः'।

-:0:-

## कविराजा मुरारिदान श्रोर सुब्रह्मण्य शास्त्री का यशवन्तयशोभूषण

मरुघराधीश स्वर्गीय जसवन्तसिंह—जो विक्रमाब्द १६५० में विद्यमान ये— के राज्यकिव कविराजा मुरारिदान को और उनके साहित्य-शिद्धक असुब्रह्मएय शास्त्रों को भी संस्कृत साहित्य के इतिहास में यहां स्थान देना उचित और आवश्यक है। कविराजा ने आधुनिक काल में भी अलङ्कारशास्त्र पर शी सुब्रह्मएय शास्त्री की सहायता से हिन्दी भाषा में जशवन्तजसोभूषण अन्य लिखा और उसका संस्कृत में उक्त शास्त्रीजी द्वारा अनुवाद करा कर यशवन्तयशोभूषण अन्य मारवाइ स्टेट प्रेस (जोधपुर) में राजसंस्करण के रूप में प्रकाशित कराया है। इस ग्रन्थ का नामकरण विद्यानाथ के प्रतापक्द्रयशोभूषण के आदर्श पर

<sup>#</sup> देखिये यशवन्तयशोभूष्या ए० ३७४ 'साहित्यास्त्रुधितंघने ....' इत्यादि पद्य, श्रीर जसवन्तजशोभूष्या ए० ४८० साहित समुद्र की डलंघवो .... इत्यादि कवित्त ।

यशवन्तयशोभूषण श्रीसब्रह्मएय शास्त्री की विद्वत्ता का सूचक है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि इस प्रन्थ के द्वारा शास्त्री जी का साहित्य विषय पर उल्ले-खनीय अधिकार लिखत होता है। यन्य का आकार भी बृहत है और विषय-विवेचन भी विस्तार के साथ किया गया है। उदाहरगों में प्रायः जोधपुर-नरेश महाराज जसवन्तसिंह का यशोगान किया गया है। इस ग्रन्थ में कविराजा मुरारिदान ने अपनी प्रसिद्धि और राज्य-संमान प्राप्त करने की लालसा से यह नवीन सिद्धान्त प्रतिपादन करने की चेष्टा की है कि प्रत्येक श्रलङ्कार के नाम में ही लच्या है। कविराजा का कहना है कि इस रहस्य का ज्ञान श्री भरत मुनि लेकर अन्तक किसी भी प्राचीन साहित्याचार्य इसीलिये श्रीभरत त्रादि ने त्रलङ्कारों के लच्छां के लिये कारिकाएँ या सूत्र लिखे हैं। कविराजा ने श्रस्यन्त श्रिमिमान के साथ यह भी कहा है कि इस नवीन रहस्य के ब्राविष्कर्ता केवल इम ही हैं। किन्तु यह कविराजा की सर्वथा मिथ्या गवोंकि है। अथवा यों कहना उचित होगा कि राज्य-संमान प्राप्त करने के लिये कविराजा की यह एक आपात रमणीय रहस्यपूर्ण राजनैतिक युक्ति थी। हाँ, वहुत से अलङ्कारों के नाम यौगिक अवश्य हैं और यह बात सभी सुप्रसिद्ध प्राचीन त्राचायों को भलो भाँति विदित भी थीन काव्यप्रकाश त्रादि में प्राय: त्रलङ्कारों के नामों का न्युत्पस्यर्थ दिखाया गया है, किन्तु श्रलङ्कारों का यथार्थ स्वरूप केवल नामार्थ द्वारा कदापि स्पष्ट नहीं हो सकता । त्रालङ्कारीं के नामार्थ द्वारा त्रालङ्कारीं के प्रधान चमत्कार का केवल आंशिक संकेत मात्र स्चित होता है। इसीलिये अलङ्कारों के लच्च कारिका या सूत्र में प्रचीनाचार्यों ने लिखे हैं। स्वयं कविराजा भी केवल ग्रलङ्कारों के नामार्थ द्वारा श्रलङ्कारों के लच्चण स्पष्ट करने में कृत-कार्य नहीं हो सके हैं। अगत्या उनको भी नामार्थ के अतिरिक्त बहुत सी बातें ऊपर से कहनी ही पड़ी हैं। अतएव लच्य निर्माण के विषय में जो कविराजा ने सुप्रसिद्ध प्राचीनाचार्यों की क्रूर अपालोचनाएँ की हैं वे महत्वपूर्ण न होने के कारण साहिस्य-मार्मिको की दृष्टि में सर्वथा स्त्रनादरणीय हैं। कविराजा की इन आलोचनाओं के टोल में कितनी पोल है यह विषय विस्तार के साथ

स्वतन्त्र रूप से त्रालोच्य है। इसका कुछ दिग्दर्शन इस लेखक ने त्रपने काव्य-कल्पद्रम<sup>9</sup> प्रन्थ में त्रौर द्विवेदी श्रिभिनन्दन प्रन्थ में कराया है। फिर भी इम यह अवश्य कहेंगे कि इस प्रन्थ में प्राचीन।चार्यों की श्रालोचनाएँ करते हुए जो श्रापात रमणीय युक्तियाँ दी गई हैं, वे विद्वानों के मनोविनोद की यथेष्ट सामग्री हैं। श्रस्तु।

ये दोनों प्रनथ विक्रमाब्द १६५० में लिखे गर्ये ये श्रीर महाराज जसवन्त-सिंह ने इन प्रन्थों की रचना के उपलब्ध में कविराजा को एक लब्ध का पारितो-षिक दिया था जिसको मारवाइ में 'लाखपसाव' कहते हैं। इसके श्रांतिरिक्त कविराजा की उपाधि, पैरों में सुवर्ण पहनने का श्राधिकार श्रीर गमनागमन के समय श्रभ्युस्थान (ताजीम) एवं सुलंकृत हाथी, घोड़े, पालकी श्रादि से कावराजा को संमानित भी किया गया था।

में निर्माण प्रदेश कर पूर्व के प्रदेश होते हैं कि हा प्राप्त के भी

TOR WE'D INSTRUCTION OF PERSON

PAR IN COMPANY AND SOMETHING IN THE

१ देखिये कान्यकलपदुम विक्रमान्द १९८३ का द्वितीय संस्करण पृ० २२४-२३२ श्रीर विक्रमान्द १९९३ के तृतीय संस्करण का द्वितीय भाग श्रलङ्कारमञ्जरी भूमिका पृ० 'ह'।

र देखिये पृ० २६७।

### निष्कर्ष।

यहाँ तक किये गये साहित्यक ग्रन्थों के विषय विवेचन और उनके प्रऐताओं के काल-विषयक ऐतिहासिक विवेचन द्वारा जब हम साहित्य के कम-विकास पर विचार करते हैं, तो ज्ञात होता है कि प्रारम्भिक काल में यद्यपि श्री भरत मुनि के नाट्यशास्त्र में ग्रन्थ ग्राचायों के मतों का उल्लेख ग्रवश्य है, जैसा कि पहिले नाट्यशास्त्र-विषयक निर्ण्य में दिखाया गया है, तथापि उन ग्राचायों के न तो नाट्यशास्त्र में नामील्लेख ही हैं और न उनके ग्रन्थ ही उपलब्ध हैं। ऐसी स्थिति में नाट्यशास्त्र का ग्रज्ञात समय ही साहित्य का प्रारम्भिक काल माना जा सकता है। नाट्यशास्त्र के विषय-विवरण के ग्रनुसार, उसमें श्रंगारादि नवरसों के ग्रातिरक्त, केवल ४ ग्रलङ्कार, १० दोष, १० गुण और वैदर्भी ग्रादि रीतियों का निरूपण है। तदनन्तर ग्रियपुराण के समय ग्रलङ्कारों की संख्या ४ के स्थान पर लगभग १५ तक वर्द्धित है। इसी प्रकार गुण, दोष, ग्रादि के विवेचन में भी कुछ कम-विकास दृष्टिगत होता है। ग्रतएव ग्रियपुराण के समस तक क्रम-विकास की प्रथमावस्था सृचित होती है।

श्रिमपुराण के बाद श्रीर भिंह, भामह के पहले मध्यवती दीर्घ काल में इसका कम-विकास श्रवश्य ही स्वीकार किया जायगा। क्योंकि भामह के काव्यालङ्कार द्वारा स्पष्ट है कि मामह के पूर्व बहुत से साहित्याचायों के प्रन्थ थे, जिनमें कुछ लेखकों का भामह ने नामोल्लेख भी किया है। किन्तु वह कम-विकास किस-किस समय में किस किस श्राचार्य द्वारा हुआ, यह जानने के लिये उस समय के प्रन्थ श्रातुपलव्ध होने के कारण हमारे सन्मुख कोई भी साधन नहीं है। श्रश्तु, श्रिमिपुराण के बाद उपलब्ध ग्रन्थों द्वारा छठीं हाताब्दी के लगभग भामह ही साहित्याचार्य के रूप में हमारे सन्मुख श्राते हैं। भामह के ग्रन्थ में श्रलङ्कार साहित्य का कम-विकास दृष्टिगत होता है श्रीर भामह के बाद वामन के समय तक—श्राठवीं हाताब्दी तक—द्राही, उद्भट श्रीर वामन द्वारा यद्यप श्रलङ्कारों की

संख्या में उल्लेखनीय वृद्धि नहीं हुई है, तथापि विषय-विवेचन की स्पष्टता द्वारा कम-विकास पर बहुत कुछ प्रकारा उपलब्ध होता है।

भामह के पश्चात् और चंद्रालोक के प्रणेता जयदेव के पूर्व लगभग ६, ७ शताब्दियों का समय साहित्य के क्रम विकास का महरवपूर्ण काल है। साहित्य के विभिन्न सम्प्रदाय-प्रवर्तकों का और साहित्य के महस्वपूर्ण विकास का यही काल है। इस काल को हम साहित्य का पूर्ण उन्नत काल कह सकते हैं, जैसा कि इस ग्रंथ में दिये गये साहित्य ग्रन्थों के विवरण द्वारा स्पष्ट ज्ञात हो सकता है। साहित्य के विकास का ध्यान वही सुप्रसिद्ध काश्मीर प्रदेश है, जो उस समय विद्वानों के उद्भम का स्थान था और जिसने भामह, उन्नट, वामन, रुद्रट, ध्वनिकार श्री अन्तरदवर्धनाचार्य, कुन्तक, महिम, अभिनवगुप्त, मम्मट और रुप्यक आदि सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों की जन्मभूमि होने का सौभाग्य प्राप्त किया है। प्राचीन साहित्याचार्यों में एक दण्डी ही ऐसा है, जो संभवतः काश्मीर देशीय न होकर दान्तिणास्य था। यद्यपि धाराधीश भोज और जयदेव जैसे प्रसिद्ध साहित्याचार्यं भी उसी काल में हुए जो काश्मीर देशीय नहीं थे, किन्तु जिस काश्मीर प्रदेश के रत्नों द्वारा साहित्य का उल्लेखनीय विकास हुआ भोज आदिक उसके पोषक मात्र थे—किसी विशेष सिद्धान्त या सम्प्रदाय के प्रवर्तक नहीं।

इस काल के बारम्म में इमको मामह, उद्घट श्रीर घट्ट मिलते हैं, जो प्रधानतया श्रलङ्कार सिद्धान्त के ही प्रतिपादक थे। इनके सिवा दण्डी श्रीर वामन ये दो ऐसे श्राचार्य मिलते हैं, जो श्रलङ्कारों को काव्यशोभाकारक स्वीकार करते हुए भी, गुण श्रीर रीति को काव्य में प्रधानता देते हैं। उसके बाद ध्विनकार श्रीर श्री श्रानन्दवर्धनाचार्य जैसे महान् प्रतिभाशाली श्राचार्य भी इसी काल में इमको उपलब्ध होते हैं, जो नवीन श्रीर महत्त्वपूर्ण ध्विन-सिद्धान्त के प्रतिभादक हैं। किर कुन्तल श्रीर महिमभट्ट जैसे ध्विनिसिद्धान्त के विरोधी भी इसी काल में दृष्टिगत होते हैं, यद्यपि इस कार्य में वे सफल न हो सके। महाराज भोज भी इसी काल में हुए, जिन्होंने श्रिप्रपुराण में जिस काव्यशैली का सूत्रपात

है, उसका सरस्वतीकएठाभरण श्रौर शृङ्गारप्रकाश नैसे महत्वपूर्णं एवं बृहत्काय ग्रन्यों में विशद्तया निरूपण किया है। धनज्जय श्रीर श्रभिनवगुप्तपादाचार्य भी इसी काल में हुए जिनमें पहिले ने नाट्यशास्त्र के प्राचीनतम नाट्य-विषय का विस्तृत विवेचन किया श्रौर दूसरे ने नाट्यशास्त्र पर श्रमिनवभारती व्याख्या लिखकर उसके जटिल विषय को बोध-गम्य बना दिया तथा ध्वन्यालोक में प्रतिपादित ध्वनि-सिद्धान्त पर, जो जिंटलता के स्रन्वकार में परिवेष्ठित था, लोचन का प्रकाश डाल कर स्पष्ट कर दिया । इसी समय में त्राचार्य मम्मट ने काव्य की विखरी हुई विभिन्न घारात्रों को समन्त्रित करके यथोचित स्थान पर स्थापित किया । इसके वाद रुयक श्रौर उसके टीकाकार जयरथ जैसे विद्वानें। ने भामहादि के स्थापित श्रलङ्कार सम्प्रदाय में जो शिथिलता सी श्रा गई थी उसे पुन प्रभावान्वित किया । जयदेव ने भी उसे परिवर्दित त्रालङ्कारों की संख्या में भी कमश इसी काल में पर्याप्त बृद्धि दुई है। भामह के समय में अलङ्कारों की संख्या लगभग ४० तक थी जो वामन के समय तक लगभग ५० के स्त्रीर रुय्यक के समय तक लगभग १०० तक हो गई थी। जयदेव ने इसमें ऋौर वृद्धि की। इस काल में केवल ऋल-द्वारों की संख्या वृद्धि श्रीर उनका रूप ही परिष्कृत एवं विकसित नहीं किया गया किन्तु श्रन्य सभी काव्य-विषय विभिन्न साहित्याचार्यों द्वारा शाणोत्तीर्ण किये जाकर परिष्कृत स्रौर-चमत्कृत कर दिये गये । स्रतएव ईसा की छठी शताब्दी से लगभग १२ वीं शताब्दी तक का समय साहित्य के विकास-क्रम का यथार्थ ही महत्त्वपूर्ण काल है।

तदनन्तर १२ वीं शताब्दी से १८ वीं शताब्दी तक साहित्य के क्रम-विकास का उत्तर अथवा अन्तिम काल है। इस काल में रस, ध्विन और अलङ्कारों का विवेचन प्रायः काव्यप्रकाश और अलङ्कार-सर्वस्व के अनुसार होता रहा। तथापि अलङ्कारों की संख्या में वृद्धि अवश्य देखी जाती है—१८ वीं शताब्दी तक के विभिन्न लेखकों द्वारा निरूपित अलङ्कारों की संख्या लगभग १६० तक पहुँच गई है। किन्तु इस परिवर्दित संख्या में बहुत से अलङ्कार ऐसे भी हैं, जो प्राचीनाचार्यीं

द्वारा पूर्व निरूपित अलङ्कारों में गतार्थ हो जाते हैं। इसके अतिरिक्त इस काल में साहित्य का कोई नवीन सिद्धान्त भी आविष्कृत नहीं हुआ है। और न इस समय के लेखकों में विश्वनाथ और पिएडतराज के सिवा कोई उल्लेखनीय लेखक ही हुआ। पिएडतराज ही ऐसे अन्तिम लेखक हैं, जिनके रसगङ्गाधर में मौलिकता का परिचय मिलता है, और जो ध्वन्यालोक और काव्यप्रकाश के पश्चार उच्च श्रेणी में स्थान प्राप्त कर सकता है। शेष अधिकांश प्रन्थ या तो उनके पूर्ववर्ती प्रन्थों पर ही अवल्मित हैं अथवा प्रचीन प्रन्थों के व्याख्याहप हैं।

Ring try anything plants. If the plants is the country of the coun

# द्वितीय भाग

हितीय साग

# संस्कृत साहित्य का इतिहास

## [ द्वितीय भाग ]

#### विषय प्रवेश

प्रथम भाग में किये गये साहित्याचायों श्रीर उनके प्रन्थों के ऐतिहासिक विवेचन द्वारा ज्ञात होता है कि साहित्य के उपलब्ध लच्चण प्रन्थों में सर्व-प्रथम महामुनि भरत के नाट्यशास्त्र में काव्य के रस, श्रलङ्कार, गुण (या रीति) श्रीर दोषों का निरूपण किया गया है। श्रिमपुराण में भी हुन्हीं विषयों का निरूपण है। तत्पश्चात् इसा की श्राठवीं शताब्दी तक (भामह से वामन के समय तक) यद्यपि नाट्यशास्त्र में प्रदर्शित इन्हीं विषयों का लच्चण-प्रन्थों में विकास-कम से विवेचन मिलता है, तथापि भामह श्रादि श्राचार्य विशेष-विशेष सिद्धान्तों के प्रतिपादन में विभक्त दृष्टिगत होते हैं।

मह लोल्लट, श्रीशंकुक श्रौर मह नायक श्रादि के स्वतंत्र अन्य उपलब्ध न होने पर भी श्रन्य अन्यों में उद्धृत किये गये उनके मत द्वारा विदित होता है कि ये महामुनि भरत के रस-सिद्धान्त के विवेचक होने के कारण संभवतः रस-वादी थे। किर हमारे संमुख श्राचार्य भामह, दण्डो, उद्भट श्रौर वामन श्राते हैं। इन श्राचार्यों ने रस विषय पर कुछ भी महत्वपूर्ण अकाश नहीं डाला है। प्रधानतया श्रलङ्कार श्रौर गुण एवं दोषों पर ही विवेचन किया है। इन्होंने अलङ्कारादिकों को ही काव्य को श्रलंकृत करनेवाली सामग्री बतलाया है। श्रर्थात् ये काव्य के बाह्य सौंदर्य पर ही ध्यान देते रहे हैं। श्रतएव इन श्राचार्यों ने श्रपने प्रतिपाद्य विषय को हो प्रधानता दी है जैसा कि श्रागे रस श्रादि सम्प्रदायों के विवेचन में स्पष्ट किया जायगा।

नाट्यशास्त्र में रस का सम्बन्ध अधिकांश में दृश्य-काब्य नाटकादि के साथ सम्बद्ध प्रतीत होने के कारण सम्भवतः उस समय अन्यकान्य पर रस सिद्धान्त का पूर्ण रूप से प्रमाव न हो सका। अतएव भरत मुनि के बाद-भामह से वामन तक के उपलब्ध साहित्य ग्रन्थों में रस विषय का यद्यपि गम्भीर विवेचन दृष्टिगत नहीं होता है-बहुत ही संचित उल्लेख मिलता है, तथापि भरतसूत्र के व्याख्याकार भट्ट लोल्लट ग्रादि द्वारा रस पर भी त्रालोचनात्मक विवेचन किया गया है। इसके द्वारा श्राठवीं शताब्दी तक काव्य में रस, श्रलङ्कार श्रीर गुण (या रोति ) तीनां सिद्वान्तों के सम्प्रदाय का प्रवलित होना श्रवश्य सिद्ध होता है। तदनन्तर ध्वनिकार एवं श्री त्र्यानन्दवर्धनाचार्य ने श्रपनी नवा-विष्कृत शैली द्वारा ध्वनिसिद्धान्त का प्रतिपादन करते हुए हुश्य-काव्य के समान ही अन्य-कान्य में भी रस के सौंदर्य-कला-जन्य महत्त्व को समभाकर रस-सिद्वान्त के साथ रस-विषयक विभावादि पदार्थों की प्रधानता का अव्य-काव्य में भी स्रष्ट प्रातपादन कर दिया। साथ ही ध्वनिकारों ने काव्य में रस, श्रालङ्कार त्रादि, जो उस समय तक स्वतंत्र रूप में निरूपित किये जा रहे थे, उन सभी का सम्बन्ध अपने ध्वनिसिद्धान्त के साथ स्थापित करके ध्वनि का काव्य में सर्वेत्र व्यापक रूप में साम्राज्य भी प्रतिपादित कर दिया। इसके बाद त्र्याचार्य मम्मट ने गम्भीर विवेचना द्वारा ध्वनिकारों के आदर्श पर इन सभी प्रचलित सिद्धान्तों का परस्पर सम्बन्ध श्रौर सुघटित स्थान निर्दिष्ट करके ध्वनि-सिद्धान्त का प्राचान्य ऋौर भी स्पष्ट करके दिखा दिया। नवीन सिद्धान्त कैसा ही हट्-मूल हो उसका विरोध किया जाना स्वामाविक ही है। ध्वनि-सिद्धान्त को भी विच्छिन्न करने की कुछ विद्वानों द्वारा पर्याप्त चेष्टा की गई। प्रथम तो भरत सूत्र के तृतीय व्याख्याकार भट्ट नायक ने रस विषयक भरतसूत्र की व्याख्या में ध्वनि-सिद्धान्त पर आन्ते किया, उसके बाद महिम भट्ट ने भरतसूत्र के द्वितीय व्याख्याकार श्री शंकुक के अनुमिति सिद्धान्त के और कुंतक ने भामह के वक्रोक्ति के व्यापक सिद्धान्त के त्राघार पर ध्वनि सिद्धान्त पर तीव्र किन्तु च्रण-स्थायी त्राचेप किये। पर वे अ। चेप निर्मूल होने के कारण स्वतः शान्त हो गये। तथापि आपाततः महिम को ध्विन-सिद्धान्त-विरोधी श्रीर कुन्तक का वक्रोक्ति सिद्धांत के स्थापक के रूप में प्रसिद्धि तो प्राप्त हो हो गई। श्रस्त इस प्रकार रस, श्रलङ्कार, रीति, ध्विन श्रीर वक्रोक्ति यही पांच सिद्धान्त काव्य में सम्प्रदाय के रूप में कहे जाते हैं। इन सम्प्रदायों का निदर्शन ही इस द्वितीय भाग का प्रधान विषय है। पहले साहित्य ग्रन्थों का विषय प्रदर्शन कराया जाता है, उसी के श्रन्तर्गत क्रमशः इन सम्प्रदायों का विस्तृत विवेचन किया जायगा।

# साहित्य ग्रन्थों के विषय

साहित्य प्रन्थें के प्रधानतया ये विषय हैं-

- (१) काव्य का प्रयोजन ।
- (२) काव्य का हेतु।
- (३) काव्य का सामान्य लच्चण ।
- (४) काव्य के भेद रस, ध्विन, गुणीभूतव्यङ्य श्रीर श्रलङ्कारों का निरूपण।
- (५) कान्य का गंद्य और पद्य एवं दृश्य श्रीर अन्य में विभाग।
- (६) काव्य के गुण त्रीर दोष।

किन्तु यह नियम नहीं कि एक ही ग्रन्थ में इन सभी विषयों का विवेचन हो। साहित्य के सुप्रसिद्ध ग्रन्थ विषय-विवेचन में कई भागों में विभक्त हैं—

- (अ) कुछं अन्यों में प्रायः उपर्युक्त सभी विषयों का न्यूनाधिक विवेचन है, जैसे विश्वनाथ का साहित्यदर्पण, हेमचन्द्र का काव्यानुशासन और विद्याः नाथ का प्रतापरुद्रयशोभूषण आदि।
- ( श्रा ) भरत मुनि के नाट्यशास्त्र में ध्वनि श्रौर गुणीभूतव्यङ्ग्य को छोड़कर श्रायः श्रान्य सभी विषय हैं।
- (इ) भामह के काव्यालंकार, दराडी के काव्यादर्श, वामन के काव्यालंकार सूत्र, श्रीर चंद्रट के काव्यालंकार में हर्य-काव्य श्रीर ध्वनि एवं गुराभूत व्यक्तय

का विषय नहीं है, अन्य सभी विषय हैं। रस का कुछ विशेष विवेचन हदूट ने ही किया है। भामह श्रौर दएडी ने अलङ्कारों के अन्तर्गत रसों का दिग्दर्शन मात्र कराया है श्रौर वामन ने सर्वथा नहीं।

(ई) ब्राचार्य मम्मट के कान्यप्रकाश, पिएडतराज के रसगङ्गाधर श्रौर जयदेव के चन्द्रालोक ब्रादि में दृश्य कान्य को छोड़कर सभी विषय हैं। रसगङ्गाधर

में गुणीभूत व्यङ्गय का लक्ष मात्र है।

(उ) धनज्ञय के दशरूपक में केवल दृश्य काव्य का, रुद्रभट्ट के शृङ्कारितिलक में श्रीर भानुदत्त की रसमज्जरी श्रादि में केवल रस का, उद्भट के काव्यालङ्कार-सारसंग्रह में, रुय्थक के श्रलङ्कार सर्वस्व में, श्रप्पय्य के कुवलयानन्द श्रीर चित्रमीमांसा में केवल श्रलङ्कार का विषय है।

(क) ध्वनिकार श्रौर श्री स्नानन्दवर्धनाचार्य के ध्वन्यात्तोक में दृश्य-काव्य की छोड़कर प्रायः सभी विषय हैं किन्तु प्रधानतया ध्वनि सिद्धान्त का प्रति-

पादन है।

(ऋ) कुन्तक के वक्रोक्तिजीवित में प्रधानत्या वक्रोक्ति शिद्धान्त का स्थापन, महिमभट्ट के व्यक्तिविवेक में ध्वनि सिद्धान्त का खरडन और मुकुल की अभिधावृत्तिमात्रिका में तथा अप्यय्य के वृत्तिवार्तिक में केवल अभिधा आदि शब्द वृत्तियों का विवेचन है।

साहित्य के इन विषयों का भ्राव कमश: स्पष्टीकरण किया जाता है।

#### काव्य का प्रयोजन

किसो भी कार्य में निष्प्रयोजन किसी की प्रवृत्ति नहीं हो सकती इसलिए साहित्य प्रत्यों में काव्य का लच्चण और उसके भेद दिखाने के पूर्व प्रायः काव्य का प्रयोजन अर्थात् काव्य किसलिये हैं या काव्य द्वारा क्या फल प्राप्त हो सकता है यह बताया गया है।

कुछ लोगों की धारणा है कि काव्य प्रायः शृङ्गारसात्मक होने के कारण केवल विषयी जनों के मनोरखन का साधन मात्र है—इसके द्वारा अन्य कुछ लाम

नहीं हो सकता। किन्तु ऐसे विचारवाले व्यक्ति अवश्य ही काव्य के रहस्य से सर्वथा अनिभन्न हैं। काव्य के अध्ययन से केवल मनोरज्ञन की ही प्राति नहीं, अपितु धार्मिक, नैतिक और दार्शनिक ज्ञान की शिच्चा एवं कायरों को साहस, वीरजनों को उत्साह, शाकात जनों को सान्त्वना, उद्दिम चित्तवालों को विश्रान्ति, काव्य प्रऐता कि को सन्मान, यश और द्रव्य की प्राप्ति होती है। महामुनि भरत कहते हैं—

"धर्मो धर्मप्रवृत्तानां कामः कामोपसेविनाम्। निप्रहो दुर्विनीतानां विनीतानां दमक्रिया।। क्षीबानां धाष्ट्यंजननमुत्साहः ग्रूरमानिनाम्। ख्रबुधानां विबोधश्च वैदुष्यं विदुषामि।।

दुःखार्तानां श्रमार्तानां शोकार्तानां तपस्विनाम् । विश्रान्तिजननं काले नाट्यमेतद्भविष्यति ॥ धर्म्यं यशस्यमायुष्यं हितं बुद्धिविवर्द्धनम् ॥" वेद्विद्यतिहासानामाख्यानपरिकल्पनम् ॥"

नाटचशा० १।१०९-१२४

तात्पर्य यह है कि सत्काव्य से क्या नहीं हो सकता। काव्य के द्वारा सभी मनोभिलाष पूर्ण हो सकते हैं, जैसा कि रुद्रट ने कहा है—

"अर्थमनर्थोपरामं रामसममयेवा मतं यदेवास्य। बिरचितरुचिरसुरस्तुतिरखिलं लभते तदेव कविः॥"

—काब्यालं० १।८

भामह ने अर्थ, धर्म श्रीर काम के श्रातिरिक्त काव्य को मोच्न का साधन भी कहा है—

> "धर्मार्थकाममोद्याणां वैचन्नण्यं कलासु च। श्रीतिं करोति कीर्तिं च साधुकाव्यनिबन्धनम्"॥

> > काव्यालं १।२

केवल यही क्यों भगवान् के गुणानुवाद एवं स्तुति रूप काव्यात्मक वर्णन द्वारा भगवत् प्राप्ति के प्रमाण पुराण श्रीर इतिहासों में भी पर्याप्त हैं। सम्मटाचार्य ने कहा है—

> "क्राब्यं यशसे अर्थं कृते व्यवहारिवदे शिवेतरत्त्रतये। सद्यः परिनर्वृतये कान्तासम्मिततयोपदेशयुजे"॥

प्रश्न हो सकता है कि यज्ञ, व्यवहार-ज्ञान, दु:खनाश, सुख और उपदेश के लिए क्या काव्य के सिवा अन्य कोई साधन नहीं है यदि है तो फिर काव्य का ऐसा महत्व क्यों? हाँ, अन्य साधन अवश्य हैं, पर उन सभी की अपेद्धा काव्यात्मक साधन महत्वपूर्ण हैं। देखिये, कुएँ, बाग और तालाव आदि के निर्माण और स्थापन द्वारा यद्यपि यश अवश्य प्राप्त होता है किन्तु वह यश चिरस्थायी नहीं; कुछ काल अतिवाहित होने पर इन वस्तुओं के साथ ही वह नष्ट हो जाता है, रुद्र ने कहा है—

'तत्कारित्सुरसचनश्रभृतिनि नष्टे तथाहि कालेन। न भवेत्रामापि ततो यदि न स्युःसुकवयो राज्ञाम्'

काव्यालं ११५

श्रनादि काल से इस भूमण्डल पर श्रसंख्य राजा महाराजा श्रीर सम्राट् यशस्वी हो गए हैं। उन्होंने न मालूम कितने घामिंक श्रीर वीरोचित कार्यों एवं स्थानादि निर्माण द्वारा श्रपना यश स्थायी रखने का प्रयत्न किया होगा, किन्तु उनमें से जिनके विषय में इतिहास में कुछ नहीं लिखा गया है, उनका कुछ भी स्मृति-चिह्न श्रवशेष नहीं है। किन्तु जिनका चरित्र महाभारतादि काव्यों में श्रिङ्कित हो गया है उन्हीं का यश चिरस्थायी हो रहा है। विह्नण ने कहा है—

महाभारत की काव्यसंज्ञा श्री ब्रह्माजी द्वारा प्रदत्त है । देखो प्रथमभाग में महाभारत निवन्ध ।

'महीपते: सन्ति न यस्य पार्श्वे क्वीश्वरास्तस्य कुतो यशांसि। भूपाः कियन्ते न बभूवरुव्यां नामापि जानाति न कोऽपि तेषाम्'।

—विक्रमाङ्कदेवचरित १।२६

विद्वान् भी श्रसंख्य होते श्राये हैं किन्तु उनमें भी जिन महाकवि कालिदा-सादि ने ग्रन्थ निर्माण किये हैं उनका शरीरपात होने पर भी वे श्रद्यापि काव्य शरीर से श्रमर हो रहे हैं।

द्रव्य-लाम के साधन भी श्रनेक हैं किन्तु काव्य द्वारा जैसा सम्मानपूर्वक द्रव्य-लाम होता है वह महस्वपूर्ण है। प्राचीन काल में जिस प्रकार किव श्रौर विद्वानों को सम्मान के साथ द्रव्य-लाम हुन्ना है उसका साची इतिहास है। राज-तरिङ्गणी द्वारा ज्ञात होता है कि उद्घटादिकों का प्रतिदिन एक लच्च स्वर्णमुद्रा का वेतन था। यही नहीं, जितने प्रसिद्ध सम्राट् श्रौर राजा हुए हैं उनके सन्धि-विम्रहक मन्त्री प्राय: किव हो होते थे। साम्प्रत काल में भी पाश्चास्य देशों में जहाँ विद्वत्ता का मूल्य है, ग्रन्थ निर्माण द्वारा द्रव्य-लाम के उदाहरण समज्ञ में देखे जाते हैं।

लोक-व्यवहार के ज्ञान के लिये भी काव्य ही एक ऐसा साधन है जिसके द्वारा सहज ही सभी लोक-व्यवहारों का ज्ञान उपलब्ध हो सकता है।

दुःख-नाश के लिए सूर्यस्तुति से कुष्ठ स्नादि रोग-निष्टत्ति के उदाहरण मयू-रादि कवियों के प्रसिद्ध हैं।

श्रानन्द की प्राप्ति भी स्वर्गादि लोक के साधक यज्ञादि धार्मिक कियाश्रों द्वारा श्रवश्य होती है। पर कब ? कालान्तर में श्रीर देहान्तर में — तत्काल नहीं। किन्तु काव्य-जनित श्रानन्द काव्य के श्रवण श्रयवा मनन के श्रानन्तर तत्काल ही उपलब्ध हो जाता है, श्रानन्द भी साधारण नहीं किन्तु ब्रह्मानन्द के समान परम श्रानन्द — 'ब्रह्मानन्दसहोदरः' (सा० दर्पण)। वस्तुतः काव्य-जन्य श्रानन्द श्रनु-पम है, कहा है—

#### 'सक्तकरणपरविश्रामश्रीवितरणं न सरसकाव्यस्य । दृश्यतेऽथवा निशम्यते सदृशमशांशमात्रेण' ॥

—काब्यप्र० उ० ७ पृ० ६८६

राजानक कुन्तक ने तो चतुर्वर्ग-धर्म, अर्थ, काम श्रीर मोच्-के श्रानन्द से भो बढ़कर काव्यामृतरसास्वाद को बताया है-

> 'चतुर्वर्गफलस्वाद्मध्यतिकस्य तद्विदाम्। काव्यामृतरसेनान्तश्चमरकारो वितन्यते'।।

> > —वक्रोक्तिजीवित पृ० ५

आत्मज्ञान के लिए वेदों में, धर्म के लिये धर्मशास्त्रों में, श्रौर नीति के लिये नीति यन्थों में पर्याप्त उपदेश हैं श्रौर वाञ्छनीय होने पर भी उनका मार्ग अत्यन्त गूढ़ श्रौर दुर्भेंद्य होने के कारण उसमें प्रवेश करना दुःसाध्य है। श्रतएव उनके द्वारा स्राध्मोन्नति का स्रथवा धर्माधर्म का या लोक-व्यवहार का उपदेश जिज्ञासु जन ही ग्रहण कर सकते हैं। वेदों की अतियाँ प्रभु-सम्मित शब्द हैं, वे आत्मज्ञान का राजाज्ञा के समान उपदेश करते हैं। श्रीर धर्मशास्त्र सुहृद्-सम्मित-शब्द हैं, वे मित्र के समान हिताहित को सम्भाते हैं। किन्तु राज्यानुशा-सन द्वारा धर्म का पालन और मित्रों के समभाने से सदाचार का ग्रहण विरले हो कर सकते हैं- अधिकारी होने पर ही इनसे इच्छित उपदेश मिल सकता है। प्राय: जो लोग उनके उपदेशों में रुचि ही नहीं रखते ऐसे लोगों को उनके द्वारा शिचा किस प्रकार प्र'त हो सकती है। अतएव उनके लिये काव्य द्वारा ही उप-देश उपयुक्त हो सकता है क्योंकि काव्य कान्ता सम्मित शब्द हैं। अर्थात् जिस-प्रकार कामिनी गुरुजनों के शासन में रहनेवाले अपने प्रियतम को विलच्चण कटाचादि हावभावों की मधुरता से अनुरक्त कर के अपने अनुकूल कर लेती है, उसी प्रकार सःकाव्य भी सुकुमारमित वेद-शास्त्रादि से विमुखजनों को मधुर, कोमल श्रीर कांतपदावली द्वारा शृङ्कारादि रसों की सरसता से श्रपने में श्रनुरक्त करके सदुपदेश देता है। कहने का अभिषाय यह है, कि वेद और शास्त्र जन्य

उपदेश अवश्य ही अविद्यारूप व्याघि को सर्वथा नष्ट कर देते हैं, किन्तु वे कड़ श्रीषि के समान हैं, जो अत्यन्त गुण-कारक होने पर भी सहसा सेवन नहीं की जा सकती किन्तु काव्य द्वारा उपदेश आह्यादक एवं मधुर अमृत के समान श्रीषध रूप है जो सहज ही रुचिपूर्वक सेवन की जा सकती है। कहा है—

'कटुकौषधवच्छास्त्रमविद्याच्याधिनाशनम्। आह्यासम्बन्धान्यमविवेकगदापहम्"॥

—वक्रोक्तिजीवित ए० ६

काव्य द्वारा किस प्रकार उपदेश प्राप्त होता है इसके उदाहरण में काव्यों के मूल-स्रोत श्रीरामचिरत्रात्मक श्रीमद्वालमीकीय रामायण द्यादि काव्यों पर दृष्टिपात कीजिये। इनमें भगवान् श्रीरामचन्द्र, भगवती जनकनिद्दनी, मातु श्री कौशलया, एवं सुमित्रा और भरत, लद्दमण द्यादि के द्यादर्श चिरत्रों एवं कैक्यी द्यादि के श्रानष्ट चिरत्रों तथा रावणादि के पापाचरणों द्वारा तथा महाभारतादि सत्काव्यों में श्रानेकानेक इतिहासों के दृदयहारों वर्णनों में दिखाये गये उत्तम और निकृष्ट परिणामों द्वारा जो उपदेश प्राप्त हो सकता है वह वस्तुतः सहज श्रीर सुख-साध्य होने के कारण श्रान्य मार्गों से विलद्गण है। इसीलिये श्राचार्य भामह ने भी कहा है—

"स्वादुकाव्यरसोनिमश्रं शास्त्रमप्युपयुञ्जते । प्रथमातीद्रमधवः पिवन्ति कटुभेषजम्" ॥

-काब्यालं ० ५।३

श्रर्थात् कान्यरस के मधुर श्रास्त्राद से मिश्रित शास्त्र विहित शिद्धा का ग्रहण सुख साध्य है जिस प्रकार मधुर बस्तु के लोभ से बालक कटु श्रीषधि भी पी लेता है।

ऊपर किये विवेचन द्वारा निर्विवाद सिद्ध है कि कान्य का श्रध्ययन केवल मनोरंजन मात्र नहीं किंतु श्रत्यन्त प्रयोजनीय भी है।

#### काव्य-हेतु

जिसके द्वारा काव्य रचना में किन को सफलता प्राप्त होती है, अर्थात् जिसका होना किन में परमावश्यक है, उसे काव्य का हेतु कहते हैं।

कान्य का हेतु क्या है, इस विषय में साहित्याचार्यों के विभिन्न मत हैं। अधिकांश आचार्यों का मत है कि किव के लिये शक्ति, निपुणता और अभ्यास इन तीनों की ही परमावश्यकता है। इसके पूर्व कि इस विषय के विभिन्न मतों का उल्लेख किया जाय, इन तीनों की स्पष्टता करना आवश्यक है—

(१) 'शक्ति' का लच्य रुद्रट ने यह लिख़ा है-

"मनिस सदा सुसमाधिनि विस्फुरणसनेकथा विधे यस्य।
अक्तिष्टानि पदानि च विभान्ति यस्यामसौ शक्तिः"॥

—काच्यालं ० १।१५

जिसके द्वारा मुस्थिर चित्त में अनेक प्रकार के वाक्यार्थ का स्फुरण और कठिनता रहित पदों का मान होता है, काव्य-रचना के समय तत्काल अनेक रावर और अर्थ हृदयस्थ हो जाते हैं, उसे राक्ति कहते हैं। राक्ति ही काव्य रचना का बीजभूत संस्कार है, इसके बिना काव्य रचना हो ही नहीं सकती, यदि हठात की भी जाती हैं तो उपहास के योग्य होती है। शक्ति का ही पर्याय 'प्रतिमा' है। प्रतिभा कि को जन्म के साथ ही साथ प्राप्त होती है अथवा पूर्व पुरुष के प्रभाव से किसी देवता के प्रसाद द्वारा जन्म के बाद भी किसी किसी को उपलब्ध हो जाती है। अपाचार्य रुद्रट ने इसको सहजा और उत्पाद्या दो भेदों में विभक्त किया है, जिनमें वह सहजा को ही मुख्य मानता है।

(२) 'निपुणता'। श्रुति, स्मृति, पुराण, नाट्य शास्त्र, काम-शास्त्र, योग-शास्त्र, त्रायुर्वेद, छुन्द, व्याकरण, त्र्राभिधानकोश, कला, चतुर्वर्ग-साधन, रत्न-परीत्ता, गज, ग्रश्वशास्त्र ग्रादि विद्यात्रों के ग्रन्थों का एवं काव्य, एवं काव्य-शित्ता विषयक ग्रीर इतिहास ग्रन्थों का ग्रध्ययन तथा स्थावर, जङ्गम त्रादि के लोक-व्यवहार का ज्ञान प्राप्त करना, संत्तेषु में काव्य के लिये उपयोगी

निपुण्ता के यही साधन हैं। यों तो किन के लिये सभी निषयों के ज्ञान की परमानश्यकता है, भामह ने कहा है—

"न स शब्दों न तद्वाच्यं न स न्यायों न सा कला। जायते यत्र काव्याङ्गमहो भारो महान् कदेः"।।

-कान्यालं ० ५।४

निपुणता का पर्याय व्युत्पत्ति भी है।

(३) 'अभ्यास' तो प्रसिद्ध हो है। काव्य के निर्माण औह उसके सदसद् के विचार में योग्य विद्वानो द्वारा शिक्षा प्राप्त करना और काव्य के निर्माण एवं श्रध्ययन में निरन्तर प्रवृत्त रहने को अभ्यास कहते हैं। अभ्यास द्वारा सुसंस्कृत प्रतिभा ही काव्यामृत उत्पन्न करने के लिये कामधेनु है। कहा है—

'अभ्यासो हि कर्मसु कौशलमावहति।' श्रव्छा, श्रव इसपर साहित्यावार्यों के मत देखिये। भामह का मत है— "काव्यं तु जायते जातु कस्यचित्प्रतिभावतः।

-काव्यालं ० १।५

शब्दाभिषेये विज्ञाय कृत्वा तद्विदुपासनाम्"॥ विलोक्यान्यनिबन्धांश्च कार्यः काव्यक्रियादरः"।

—काब्यालं० १।१०

अर्थात् भामह शक्ति, निपुणता ग्रीर अभ्यास तीनों को काव्य का हेतु बतलाते - हैं। श्रीर भामह के बाद दणडी भी—

> "नैसर्गिकी च प्रतिभा श्रुतं च बहु निर्भलम्। अमन्द्श्चाभियोगोऽस्याः कारणं काव्यसम्पदः"॥

> > —कान्याद० १।१०३

इस पद्य में तीनों को काव्य का कारण मानता है। किन्तु इसके अनन्तर दण्डी यह भी कहता है— "न विद्यते यद्यपि पूर्ववासना,
गुणानुबन्धि प्रतिभानमद्भुतम्।
श्रुतेच यत्नेन च वागुपासिता,
ध्रुवं करोत्येव कमप्यनुप्रहम्"॥
तद्स्ततन्द्ररिनशं सरस्वती,
श्रमादुपास्या खलु कीर्तिमीप्सुभिः।
कृशे कवित्वेऽपि जनाः कृतश्रमा,
विद्रधमोष्ठीषु विहर्तुमीशते"।।

—काब्याद० १।१०४,१०५

अर्थात् दराडी प्रतिभा के अप्रभाव में भी केवल निपुणता और अभ्यास को ही काव्य रचना का कारण बताता है।

इसके अनन्तर रुद्रट ने दएडी का यह मत स्वीकार न करके भामह का अनुसरण किया है। उसने कहा है—

"तस्यासारिनरासात्सारप्रहणाच्च चारुण करणे। त्रितयमिदं व्याप्रियते शक्तिव्युत्वित्तारभ्यासः"॥

—काब्यालं १११४

अर्थात् रुद्रट भी तीनों की आवश्यकता बताता है। मम्मटाचार्य ने भी दराडी के मत को स्वीकार नहीं किया किन्तु भामह और रुद्रट के मत के साथ अपनी अनुमित दी और यह भी स्पष्ट कहा—

"शक्तिर्निपुणतालोककान्यशास्त्राद्यवत्त्रणात् । कान्यज्ञशित्त्याभ्यास इति हेतुस्तदुद्भवे ॥"

-काब्यप्र० १।३

श्रीर इसकी वृत्ति में यह भी कह दिया है-

'त्रयः सिम्मिलिता '' हेतुनंतु हेतवः।' श्रयित् श्राचार्य मम्मट इन तीनों को पृथक् पृथक् स्वतंत्र कारण नहीं मानते किन्तु तीनों ही को सिम्मिलित रूप में एक ही कारण स्वीकार करते हैं। प्रथम वाग्मट जैन त्राचार्य भी—

"श्रतिभा कारणं तस्य व्युत्पत्तिग्तु विभूषणम्।

भृशोत्पत्तिकृद्भ्यास इत्याद्यकविसंकथा॥"
—वाग्भटालं १।३

इस कारिका में तीनों ही को आवश्यक बताते हैं। सारांश यह कि उपर्युक्त आचार्य शक्ति, निपुणता और अभ्यास तीनों को ही काव्य का हेतु मानते हैं। किन्तु कुछ आचार्य केवल प्रतिमा या शक्ति को ही काव्य का एक मात्र स्वतन्त्र कारण मानते हैं। इस मत के प्रतिपादक उपलब्ध प्रन्थों में सर्वप्रथम वामन हैं। वामन ने कहा है—'कवित्ववीजं प्रतिमानम् (काव्यालं क्सूत्र १।३।१६) राजशेखर का भी यही मत है। राजशेखर ने इस मत की पृष्टि में मेधावी हद और कुमारदासादि का उदाहरण दिया है जिन्होंने जन्मान्ध कवि होने के कारण न तो शास्त्रों के अध्ययन से व्युत्पत्ति ही प्राप्त की थी और न अभ्यास ही बल्कि केवल प्रतिभा द्वारा काव्य निर्माण किया था। राजशेखर ने कहा हैं—

'सा केवलं काव्ये हेतुः इति यायावरीयः'।

-कान्यमी० पु० ११

दितीय वाग्मट राजशेखर का अनुयायो है, उसने भी यही कहा है—
'प्रितिभैव चं कवीनां काव्यकरणकारणम्।
व्युत्पत्यभ्यासी तस्या एव संस्कारकारकी न तु काव्यहेतू॥'
—काव्यानं० ए० २ टीका

परिडतराज जगन्नाथ ने अपनी आलोचना से इस विषय को भी अस्पृश्य नहीं रखा, वे प्रतिभा को काव्य का एक मात्र स्वतन्त्र कारण मानते हुए भी उसको दो मेदों में विभक्त करते हैं, एक प्रारब्धवश किसी देवता या महापुरुष के प्रसाद द्वारा प्राप्त अदृष्ट शक्ति और द्वितीय, व्युत्पत्ति और काव्य निर्माण के अभ्यास द्वारा प्राप्त शक्ति। अर्थात् जिस प्रकार अदृष्ट शक्ति को वे काव्योत्पत्ति का स्वतंत्र कारण मानते हैं उसी प्रकार व्युत्पत्ति और अभ्यास-जन्य शक्ति को भी स्वतंत्र कारण ही मानते हैं, न कि तीनों के समृह को सम्मिलित रूप में एक ही कारण। यद्यपि इनका यह मत् अधिकांश में दएडी के मत के समान है फिर भी इनका यह विवेचन आलोचनात्मक होने कारण विलच्चण प्रतीत होता है।

उत्पर के विवरण द्वारा स्पष्ट है कि अधिकांश आचार्यों का मत यही है कि प्रितिमा, व्युत्पत्ति और अभ्यास ये तीनों सिम्मिलित रूप में ही काव्य के कारण हैं। इनमें प्रतिभा की अधानता अवश्य है, क्योंकि काव्य-रचना के लिये कि के इदयस्तल में शब्दों और अर्थों का परिस्फ्रिरण एवं पद-योजना का बीजभूत कारण प्रतिमा ही है। यदि काव्य-रचना करने की शक्ति ही न हो तो शास्त्र-जन्य व्युत्पत्ति एवं अभ्यास निष्कल है। फिर भी सारासार के औचित्य का विचार व्युत्पत्ति पर ही अवलम्त्रित है। अतएव भगवान् वेदव्यास ने आजा की है—

"कवित्वं दुर्लभं तत्र शिच्च दुलभा। व्युत्पत्तिर्दुर्लभा तत्र विवेकस्तत्र दुर्लभः॥"

— श्रमिपुरागा ३३७।४

श्रीर श्रम्यास तो सर्वत्र ही वाञ्छनीय है। प्रथमावस्था श्रीर श्रम्यस्तावस्था के कार्य में प्रत्यत्त ही अन्तर दृष्टिगत होता है। श्राचार्य हेमचन्द्र ने कहा है— 'व्युत्पत्यभ्यासाभ्यां संस्कार्य।' श्रर्थात् जिस प्रकार रत्न को चमत्कृत करने के लिये संस्कार—शाणोत्तीर्ण—करना श्रावश्यक है, उसी प्रकार काव्य को चमत्कृत एवं मनोरज्जक करने के लिये व्युत्पत्ति श्रीर श्रभ्यास परमावश्यक है, क्योंकि व्युत्पत्ति श्रीर श्रभ्यास परमावश्यक है, क्योंकि व्युत्पत्ति श्रीर श्रभ्यास परमावश्यक है, क्योंकि व्युत्पत्ति श्रीर श्रभ्यास पतिमा के उपकारक हैं। इसीलिये हमारे विचार में मम्मय श्रादि के मतानुसार प्रतिमा, व्युत्पत्ति श्रीर श्रभ्यास तीनों को सम्मिलित रूप में ही 'काव्य-हेतु' मानना उचित है। मेधाविरुद्र श्रादि के उदाहरण सर्वत्र लागू नहीं हो सकते।

भूगों के कहा है वह स्वांत्रिक है के हैं कि है जाति है।

#### काव्य का लद्दरण

#### कान्य और कवि शब्द का अर्थ

'काब्य' शब्द का अर्थ किव की कृति है—'किव द्वारा जो कार्य किया जाय उसे काव्य कहते हैं—'कवेरिदं कार्य भावो वा (ब्यज्)— (मेदिनीकोष) 'कवनीयं काव्यम्' (अभिनवगुप्ताचार्य का ध्वन्यालोकलोचन,) 'कवयतीति किवः तस्य कर्म काव्यम्।' (बिद्याघर की एकावली)। अच्छा, अब यह जातव्य है कि 'किव' शब्द का क्या अर्थ है—

'कवते सर्व जानाति सर्व वर्णयतीति कविः। यद्वा कु शब्दे + अच् = इः ( शब्द कल्पद्रम ) तथैव 'कवते श्लोकान् प्रथते वर्णयति वा ( अमरकोष )

अर्थात् सर्वज्ञ और सब विषयों का वर्णन करने वाले को किव कहते हैं। अतएव इसी व्यापक अर्थ के अनुसार सर्वप्रथम श्री परमेश्वर के लिये वेदों में किव राब्द का प्रयोग हिष्टगत होता है—'किवर्मनीषी परिमू: स्वयंमू: 1' ( श्रुक्क यज्ञ ४० ।८ ) फिर 'ग्रांदि किव' का प्रयोग वेदों के प्रकाशक श्री ब्रह्माजी के लिये किया गया है—'तेने ब्रह्म हृदा य ग्रादिकवये।' ( श्रीमद्भागवत १।१।१ ) इसके वाद अन्य महिषयों एवं विभिन्न शास्त्र-प्रणेताओं के लिये भी 'किव' शब्द का प्रयोग देखा जाता है। तास्पर्य यह कि प्रारम्भ में 'किव' का प्रयोग श्राधिका-धिक व्यापक अर्थ में किया गया है। किन्तु काव्य-प्रणेता के लिये विशेष रूप में संभवत: सबसे प्रथम महिष्व वाल्मीकि जी के लिये आदिकिव, तथैव भगवान श्री वेदव्यास के लिये 'किव' शब्द का प्रयोग हिष्ट-गत होता है। श्रीर इसीके अनुसार श्रादिकाइय का प्रयोग श्रीवाल्मीकीय रामायण के एवं 'काव्य' का प्रयोग महा-भारत के लिये किया गया है। श्रीवाल्मीकीय रामायण के तो प्रत्येक सर्ग के अन्त में 'इत्यार्षे ग्रादिकाव्ये' का उल्लेख है। श्रीर महाभारत के विषय में—'कृतं मयेदं भगदन काव्यं परमपूजितम्।'—( महाभा० १।६१ ) यह वाक्य स्वयं श्रीवेदव्यास जी का है। इसके द्वारा विदित होता है कि 'किव'

शब्द का प्रयोग महर्षि वाल्मीकि के समय से ही एक विशिष्ट प्रकार की चित्ता-कर्षक रमणीय शैली के रचनात्मक ग्रन्थ के रचयिता के लिये प्रचलित है। वेदव्यास भगवान् के—

> '<mark>अपारे काव्यसंसारे कविरेव प्रआपतिः।</mark> यथारमे रोचते विश्वं तथेदं परिवर्तते ।'

> > —ग्रद्भिपुराण ३३९।१०

इस पद्य में जो किव को एताहरा महत्त्व दिया गया है, उसके द्वारा भी स्पष्ट है कि 'किव' राब्द प्रतिभा-सम्पन्न एक विशेष प्रकार की असाधारण रौली की रचना करनेवाले विद्वान् के अर्थ में योगरूढ़ कर दिया गया है। तदनन्तर तो सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों द्वारा किव और काव्य शब्द इसी विशेष अर्थ में रूढ़ हो गया है, जैसा कि भामह के—

'श्रज्ञा नवनवोन्मेषशालिनी प्रतिभा मता, तदनुशासनाज्जीवेद् वर्सनानिपुसः कविः।' तस्य कर्म स्पृतं काव्यम्।'

श्रीर मग्मट के

काव्यम् 'लोकोत्तारवर्णनानिपुणकविकर्म...।'

—काव्यप्रकाश प्रथमोत्लास पृ० १२

इत्यादि वाक्येां द्वारा स्पष्ट है।

१ काव्य रूपो अपार-संसार में कवि हो प्रजापित है—काव्य-संसार का सृष्टिकत्तां कि ही है; किव को यह संसार जिस प्रकार ईप्सित होता है उसी प्रकार यह परिवर्तित हो जाता है।

२ यह पद्य वामन के अलङ्कार सूत्र (१।१।१) की कामधेनु टीका में गोपेन्द्र-त्रिपुरहर ने भामह के नाम से उद्धत किया गया है पर भामह के काव्या-लङ्कार में दृष्टिगत नहीं होता है। हेमचन्द्र ने यह पद्य नामोल्लेख के विना काव्यानुशासन के विवेक में उद्धत किया है।

#### काव्य का लच्चा

अच्छा, यह तो हुआ काव्य श्रीर किव शब्द का शब्दार्थ। अब यह विवे-श्री भरतमुनि चनीय है कि जिस किव-कृति को काव्य कहा गया है उसका का काव्य-लच्च स्वरूप क्या है—काव्य का लच्च क्या है। इस विषय में प्राय: सभी सुपिसद्ध साहित्याचार्यों ने श्रापने-श्राने मतानुसार काव्य लच्च का निर्माण किया है। सबसे प्रथम इमको काव्य के लच्च के रूप में नाट्यशास्त्र में महामुनि भरत का यह पद्य मिलता है—

> 'मृदुत्तत्तिपदाब्यं गूढ्शब्दार्थहीनं जनपद्मुखबोध्यं युक्तिमन्नृत्ययोज्यम् । बहुकृतरसमार्गः सन्धिसन्धान्युक्तं, सभवति शुभकाव्यं नाटकप्रेन्नकाणाम्।

> > —नाट्यशास्त्र १६।११८

अर्थात् (१) कोमल श्रीर मनोहर पदों से युक्त, (२) गूढ़ शब्द श्रीर श्रय रहित, (३) सब लोगों के समभाने में सुगम, (४) युक्ति-युक्त, (५) तृत्य में उपयोग करने योग्य, (६) रस के बहुत से स्रोत बहानेवाला, श्रीर (७) सन्धियों के सन्धान सहित हो वह काव्य उत्तम होता है।

इसमें काव्य के सात विशेषण हैं। प्रथम श्रीर दूसरे विशेषण में काव्य के उपयोगी शब्दार्थ का प्रहण है। प्रथम द्वितीय श्रीर तृतीय विशेषणों में माधुर्य एवं प्रसादादि गुणों का प्रहण है श्रीर द्वितीय विशेषण में दोषों से रहित होना कहा गया है। चतुर्थ विशेषण में संभवतः श्रलङ्कारादि का प्रहण है एवं छुठे विशेषण में काव्य का रसयुक्त होना कहा गया है। श्रीर पञ्चम श्रीर सप्तम विशेषण में हश्य-काव्य (नाटिकादि) के उपयोगी विषयों का प्रहण किया गया है।

श्रमिपुराण का नाट्यशास्त्र के बाद श्रमिपुराण में— काब्य-लच्च् 'शास्त्रे शब्दप्रधानःविभितिहासेषु निष्ठता । स्त्रभिषायाः प्रधानस्वास्त्राध्यं ताभ्यां विभिद्यते ।'

—श्रिप्तिपुराण ३३७।२-३

इस वाक्य द्वारा भगवान् वेदच्यास जी ने शास्त्र इतिहास से काव्य की पृथकता दिखाकर काव्य का लच्छा यह किया है—

'संतेपाद्वाक्यमिष्टार्थव्यवच्छिन्ना पदावली। काव्यं स्फुरदलङ्कारं गुणवदोषवर्जितम्।'

—ग्रिप्तिपुराग ३३७।६-७

श्रर्थात् दोष-रहित, श्रलङ्कारसहित श्रीर गुण्युक्त पदावली—ऐसी पदावली जिसमें श्रमीष्ट श्रर्थ संत्तेप में मली प्रकार कहा जाय, काव्य है।

भामह का श्रमिपुराण के पश्चात् भामह ने काव्य का लच्चण यह काव्य-लच्चण दिया है—

'शब्दार्थों सहितौ काव्यम्।' काव्यालङ्कार १।१६

दण्डी का काब्य लच्चण भामह के बाद दण्डी ने —

'शरीरं ताविदृष्टार्थव्यविच्छन्ना पदावली।'

—काड्याद्रशं १।१०
यह लज्ञण लिखा है। दण्डी ने अमिपुराण के 'संचेपाद्वाक्य' के स्थान पर
'शरीर' रख दिया है। किन्तु काड्यममंज्ञ विद्वान् इस ज्ञ्चण को अपूर्ण मानते हैं। क्योंकि दण्डी ने 'पदावली' को काड्य का शरीर माना है तो काड्य की अग्रातमा क्या है ? यह प्रन शेष रह जाता है। अस्तु, भामह और दण्डी ने यद्यपि

लज्ञण में दोषाभाव और सालङ्कार का समावेश नहीं किया है किन्तु भामह के— 'सर्वथा पद्मप्येकं न निगाद्यमवद्यवत्।'

—काच्यालं १ १११

'न कान्तमपि निर्भूषं विभाति वनितामुखम्।'

—काड्यालं १ । १३ —

श्रीर दएडी के-

"तदल्पमि नोपेच्यं काव्ये दुष्टं कयंचन । स्याद्वपुः सुंदरमि श्वित्रे गाँकेन दुर्भगम् ॥"

—का∘यादर्श १।७

''तैः शरीरं च काव्यानामत्तङ्काराश्च दर्शिताः ।" —काव्यादर्शे १।१०

इन वाक्यों द्वारा स्पष्ट है कि भामह और दएडी ने दोब-रहित और अलङ्कार-सहित शब्दार्थ को ही काव्य माना है। अतएव भामह और दएडी स्थूल रूप से अभिपुराण के हो अनुयायी हैं। किन्तु अभिपुराण में रस हो काव्य का पाणभूत माना गया है—

'वाग्वैद्ग्ध्यप्रधानेऽपि रस एवात्र जीवितम्। —ग्रिप्नपुराण ३३७।३३

यद्यपि भामह ने—

'युक्तं लोकस्वभा रेन रसैश्व सकलैं: पृथक्।'

—काव्यालं १।२१

इस वाक्य में महाकाच्य में रस की स्थिति होना श्रावश्यक बताया है। श्रौर दण्डी ने भी--

'कामं सर्वोऽप्यलङ्कारो रसमर्थे निषिद्धति। (कान्याद० ११६२) इस वाक्य में अलङ्कारों को रस के उत्कर्षक कहकर कान्य में रस की मुख्यता स्वीकार की है फिर भी भामह और दएडो ने अलङ्कारों को ही प्रधानता दी है

कि इन दोनों के विवेचन द्वारा प्रतीत होता।

वामन का कोब्य-लच्च्या भामह श्रीर द्यडी के बाद वामन ने 'काब्य' दाब्द की स्पष्टता में — 'कान्यं त्राह्मलङ्कारात् ।' 'सौन्दर्यमलङ्कारः ।' 'स दोषगुणालङ्कार-हानादानाभ्याम् ।' (कान्यालङ्कार सूत्र १।१।१,२,३)

यह तीन सूत्र लिखकर प्रथम सूत्र को वृत्ति में लिखा है— 'काव्यशब्दोऽयं गुणालङ्कारसंस्कृतयोः शब्दार्थयोर्वर्तते । भक्त्या तु शब्दार्थ-मात्रवचनोऽत्र गृह्यते ।'

अर्थात् प्रथम सूत्र में वामन कहता है कि काव्य अलङ्कार सहित होने से प्राह्म है। दूसरे सूत्र में कहता है 'सौन्दर्य ही अलङ्कार है'। और तीसरे सूत्र में वह कहता है। काव्य का दोष-रहित और गुण एवं अलङ्कार सहित होना ही सौन्दर्य है। फिर प्रथम सूत्र की वृत्ति में वामन यह कहता है कि 'काव्य' राब्द ऐसे राब्दार्थ का वाचक है जिसमें गुण और अलङ्कार दोनों हो। 'काव्य' के लक्षण में केवल 'शब्दार्थ' मात्र कहना लाच्यिक प्रयोग है।

यहां तक तो काव्य के लच्चण के विषय में वामन श्रीर उसके पूर्ववर्ती भामह श्रादि का श्रिविकांश में मतैक्य ही प्रतीत होता है किन्तु इसके श्रागे—रीतिरात्मा काव्यस्य।' (काव्यालं क्सूत्र १।२।६) इस सूत्र श्रीर इसकी—'रीतिर्नामेयमात्मा काव्यस्य। शरीरस्येवेति वाक्यशेषः।' इस वृत्ति द्वारा वामन 'रीति' को काव्यकी श्रात्मा श्रीर शब्दार्थ को काव्य का शरीर मानता है। वामन का यह मत इसके पूर्ववर्ती भामह श्रादि सभी श्राचार्यों से विलकुल भिनन है।

१ जैसे 'कोश्रों से दही की रचा करो' इस वाक्य द्वारा केवल कोश्रों का ही नहीं किन्तु लच्चणा (उपादान लच्चणा) द्वारा जिस प्रकार दिध-भच्चक मात्र का श्रर्थ अहण जिया जाता है उसी प्रकार 'काव्य' शब्द से शब्दार्थ के साथ गुण श्रोर अलङ्कार दोनों का प्रहण किया गया है।

२ वामन ने वैदर्भी, गौड़ी श्रौर पाञ्चाली—तोन रीतियाँ मानी हैं। ये रोतियाँ माधुर्य श्रादि गुणों पर निर्भर हैं। इस विषय में श्रिधिक स्पष्टता श्रागे रीति सम्प्रदाय के श्रन्तर्गत की जायगी।

वामन के श्रनन्तर श्राचार्य रुद्धट ने भामह का श्रनुसरण करते हुए काव्य का लच्या तो 'ननु शब्दार्थों काव्यम्।' (२।१ ए० ८) यही रुद्धट का लाव्य-लच्या रिहत श्रीर श्रलङ्कार-सहित शब्दार्थ को ही काव्य मानता है। इसके सिवा रुद्धट काव्य रस की स्थित का होना भी परमावश्यक बतलाता है— 'तस्मानात्कर्तव्यं यन्नेन महीयसा रसैयु कम्।'

—काव्यालङ्कार १२।२ ए० १५०

रद्रट के बाद ध्वन्यालोक-प्रगोता ध्वनिकार एवं श्री त्रानन्दवर्धनाचार्य ने त्रापने पूर्ववर्ती भामह त्रादि के लिखे हुए काव्य के सभी लच्चणों ध्वनिकार का मत का त्राप्त का त्राप्त समभ कर त्रापने नवीन किन्तु दृढ़मूल ध्वनि-सिद्धांव के साम द्वारा काव्य की त्राप्ता ध्वन्यर्थ (व्यंग्यार्थ) को ही ध्वन्यालोक में सिद्ध किया है।

कुन्त क का ध्वन्यालोक के बाद 'वक्रोक्तिजीवित' प्रगोता राजानक कुन्तक ने—

'न शब्दस्येव रमणीयताविशिष्टस्य केवलस्य काव्यत्वां नाष्यर्थस्येति।' (वक्रोक्तिजो० पृष्ठ १०) इस वाक्य में भामहादि के अनुसार शब्द श्रीर श्रर्थ दोनों को काब्य बतलाया है। पर कुन्तक ने वक्रोक्ति-गर्भित<sup>3</sup> (उक्ति-वैचित्र्य वाले) शब्दार्थ को ही काव्य माना है—

१ 'ननु' शब्द का प्रयोग रुद्गट ने प्रश्न के उत्तर के लिये किया है। इसकी क्यास्या में निम्साधु ने लिखा है—'ननु शब्दः पृष्ठप्रतिवचने।'

२ ध्वनि श्रौर ध्वन्यार्थं की श्रधिक स्पष्टता श्रागे ध्वनि-सम्प्रदाय के श्रन्तर्गत की गई है।

३ वक्रोक्ति के विषय में आगे वक्रोक्ति-सम्प्रदाय के अन्तर्गत विवेचन किया गया है।

'शब्दार्थी सहितौ वक्रकविव्यापारशालिनि। बन्धे व्यवस्थितौ काव्यं तद्विदाल्हादकारिणि।' वक्रोक्तिजी० १।७ ए० ७

इसके बाद धाराधीश महाराज भोज ने यद्यपि काव्य का लच्चण भोजराजा का काव्य-लच्च्या नहीं लिखा है। परन्तु भोज के—

> निर्दोषं गुणवत्काव्यमलङ्कारैरलंकृतम्, रसान्वितं कविः कुवम् कीर्तं प्रीतिं च विदति ।' — सरस्वतीकण्डाभरण १।२ प्र० २

इन वाक्यों द्वारा काव्य के लज्य के विषय में उसका यही मत समका जा सकता है। इसमें भोज ने दोषाभाव और गुंख अलङ्कार के सिवा रस का भी समावेश स्पष्ट कर दिया है।

भोजराज के ग्रानन्तर सुप्रसिद्ध साहित्याचार्य मम्मट ने ग्रापने मम्मट का काव्यप्रकाश में काव्य का लच्चा लिखा है—

तददोषी शब्दार्थी सगुणावनलंकती पुनः कापि।' श्रयीत श्राचार्य मम्मट ने दोष रहित, गुण एवं श्रलङ्कार युक्त श्रीर कहीं स्फुट श्रलङ्कार न भी हो ऐसे शब्द श्रीर श्रर्थ को काब्य बताया है।

हेमचंद्र स्रौर विद्याः स्त्राचार्य मम्मट के बाद हेमचन्द्राचार्य ने—

'अदोषो सगुणो सालङ्कारो च शब्दार्थों काव्यम्।' —काव्यानुशासन प्रथम अध्याय पृ० १६

श्रीर प्रतापरुद्रयशोभूषण के प्रणेता विद्यानाथ ने—

'गुणालङ्कारसहितौ शब्दार्थों दोषवर्जितौ काव्यम्।' यह लच्चण लिखा है। हेमचन्द्र श्रौर विद्यानाथ ने मम्मटाचार्य का श्रानुसरण करते हुए भी काव्यवकाश के 'श्रलंकती' पद के स्थान पर 'सालङ्कारी' का प्रयोग किया है। वाग्भट प्रथम ने—

वारमट का 'साधुरावदार्थसन्दर्भ गुणालङ्कारभृषितम्, काव्य-लच्ण स्फुटरीतिवसोपेतं काव्यंकुर्वीत कीर्तये।'

—वारभटालङ्कार १**।२ पृ०** ४

वारभट ने ऐसे शब्दार्थ को, जो गुरा श्रलङ्कार से भूषित श्रौर 'रौति' एवं रस से युक्त हो काव्य बताया है। द्वितीय वारभट ने —

शब्दार्थौ निर्दोषौ सगुणौ प्रायः सालङ्कारौ काव्यम्।

—काव्यानुशासन पृ० १४

इसमें प्रायः काव्यप्रकाश का श्रनुसरण है।

इनके बाद चन्द्रालोक प्रगीता पीयूषवर्ष जयदेव के— जयदेव का 'निर्दोषा लत्त्रणवती सरीतिगुणभूषिता, काव्य लच्च सालंकाररसानेकवृत्तिर्वाकाव्यनामभाक्।'

चन्द्रालोक १।७

इस लच्चण में 'बृत्ति' का समावेश करके काठ्य के सभी विषय रख दिये गये हैं। जयदेव के बाद साहिश्य-दर्पण में महाकवि विश्वनाथ ने अपने

विश्वनाथ का वाद साहित्य-देप से महाकाव विश्वनाथ के अपने विश्वनाथ का पूर्ववर्ती किसी भी आचार्य का अनुसरस न करके-

'वाक्यं रसात्मकं काव्यम्।' (साहित्यदर्पण १।३)

यह स्वतंत्र लच्चण लिखा है। विश्वनाथ का कहना है कि रसात्मक वाक्य ही काव्य है। रस शब्द का विश्वनाथ ने रूढ़-ग्रार्थ केवल श्रृङ्गारादि रस ही नहीं प्रहण किया है किन्तु 'रह्यते इति रसः' इस ब्युत्पत्ति के अनुसार रस शब्द के 'जो आत्वादित हो', इस यौगिक अर्थ के अनुसार भाव और भावाभास आदि का भी प्रहण किया है। विश्वनाथ का यह लच्चण अधिकांश में शुद्धोदनि की \*—

<sup>\*</sup> शुद्धोदनि की कारिकाएँ हो केशव मिश्र ने अपने सलकार-शेखर में विखी हैं।

'काञ्यं रसादिमद्वाक्यम्।' ( श्रलङ्कारशेखर १।१ ) इस कारिका पर निर्भर है। किन्तु इस कारिका में 'रसादि' में श्रादि पद द्वारा श्रलङ्कार श्रादि श्रन्य पदार्थों का भी ग्रहण किया गया है, पर विश्वनाय कैवल रसात्मक वाक्य को ही काव्य बतलाते हैं।

विश्वनाथ के बाद पिएडतराज जगन्नाथ ने काव्य का—
पिडतराज का 'रमगीयार्थप्रतिपादकः शब्दः काव्यम् ।'
काव्य-लच्चण —रसगङाधर

यह लच्चण लिखा है। इसमें रमणीय श्रथं के प्रतिपादक शब्द को ही काष्य वताया गया है। पण्डतराज को शब्द श्रीर श्रथं दोनों का काव्य कहा जाना स्वीकृत नहीं श्रीर न काव्य के लच्चण में दोष-रहित एवं गुण, श्रलंकार श्रादि का प्रयोग किया जाना ही। श्राप सारी रमणीयता का मूल-कारण केवल रस को ही नहीं मानते किन्तु श्रापके मत में किसी भी श्रथं के ज्ञान से श्रलौकिक श्रानन्द—वह कम हो या पर्यात—उपलब्ध हो जाय वही रमणीयता का श्राधायक होने से काव्य-शब्द-वार्च क हो सकता है। पण्डितराज ने श्रपने इस मत का प्रतिपादन करते हुए शब्द श्रीर श्रथं दोनों को काव्य वताने वाले भामह श्रादि एवं काव्य के लच्चण में 'श्रदोषी' श्रीर 'सगुण' श्रादि का प्रयोग करने वाले मम्मट जैसे सुपसिद्ध श्राचार्यों की विस्तृत श्रालोचना की है। इसके विषय में श्रागे विवेचन किया जायगा। बस पण्डितराज के समय तक ही काव्य के विवेचक सुपसिद्ध ताहित्याचार्यों को श्रान्तिम सीमा है।

### काव्य के लद्धारा पर विभिन्न आलोचनाएँ

ऊपर के विवेचन से विदित हो सकता है कि काव्य की परिभाषा समय-सयय पर विभिन्न अ।चायों द्वारा परिवर्तित होती रही है। इस विषय में कुछ अग्राचायों द्वारा अपने मत को स्थापित करके लिये अपने पूर्ववर्ती आचायों के मत की आलोचनाएँ भी की गई हैं। पर विचारणीय यहाँ यह है कि उन आलोचनाआं में कितना तथ्यातथ्य है। और इस परीचा में किस आचार्य की दी हुई कांच्य-परिभाषा यथार्थ उत्तीर्ण हो सकती है। अतएव इस विषय का भी यहाँ कुछ दिग्दर्शन कराया जाना उपयुक्त होने के कारण आवश्यक है। यों तो विषय-विशेष के सम्बन्ध में मतभेद होने के कारण संवित्त रूप में श्रालोचनात्मक विवेचन भामह के समय से ही मिलता है, जैसा कि इस प्रन्थ के प्रथम भाग में भामह, भट्टि और दएडी विषयक निवन्धों में उल्लेख किया गया है। किन्तु कांच्य-लच्च के विषय में सर्वप्रथम आलोचनात्मक विवेचन का सूत्रपात हमको वामन के कांच्यलद्कार सूत्र में संवित्त रूप में दृष्टिगत होता है। वामन के पूर्ववर्ती भामह आदि द्वारा कांच्य के लच्च में 'शब्दायों' का प्रयोग किया गया है, उसे वामन ने लाच्चिक प्रयोग बताया है। और शब्द अर्थ को कांच्य का शरीर बतला कर 'रीति' को कांच्य का आश्रामा माना है। अर्थात् वामन के पूर्ववर्ती भामहादिक कांच्य में अलङ्कार को प्रधानता दे रहे थे किन्तु वामन ने रीति को प्रधानता दी है। पर इसके इस मत को आचार्य मन्मद ने बड़ी युक्ति-युक्त और सारगर्भित आलोचना द्वारा निर्मूल सिद्ध कर दिया है, जैसा कि आगे रीति सम्प्रदाय के अन्तर्गत स्पष्ट किया जायगा।

वामन के समकालीन उद्भटाचार्य ने अपने पूर्ववर्ता उन साहित्याचार्यों के मत की—जिन्होंने गुणों को समवाय वृत्ति से और अलङ्कारों को संयोगवृत्ति से काव्य का शोभाकारक मानकर गुणों श्रीर अलङ्कारों में मेद बतलाया है—आलोचना करते हुए इस मत को गड़ु लिका प्रवाह (भेड़ियाधसान) कह कर गुण श्रीर अलङ्कार दोनों को ही समवाय वृत्ति से काव्य का शोभा कारक माना है। भामह से वामन श्रीर उद्भट के समय तक काव्य के लज्जण में अलङ्कार श्रीर गुण का ही प्रधानतया समावेश होता रहा है अत्र व्यव काव्य में गुण प्रधान है या अलङ्कार, इसी विषय में उद्भट द्वारा यह आलोचना की गई है। किन्तु आचार्य मग्मट ने काव्यप्रकाश के अष्टमोल्लास (कारिका ६७ की वृत्ति) में उद्भट के इस मत की श्रालोचना में बहुत से उदाहरण दिला कर गुणों श्रीर अलङ्कारों में स्पष्टतया भेद सिद्ध कर दिया है श्रीर काव्य के प्राणभूत श्र अति रस के साथ गुण का श्रीर अलङ्कार का क्या सम्बन्ध है वह भी स्पष्ट

कर दिया है। इस विषय का अधिक स्पष्टीकरण आगे अलङ्कर सम्प्रदाय और रीति सन्प्रदाय के अन्तर्गत किया जायगा।

वामन और उद्भट के बाद ध्वनिकार ने ध्वन्यालो ह के प्रारम में ही काद्य के लच्या के विषय में अपने पूर्वाचार्यों के विभिन्न मत उद्घृत करके श्रीर उस पर बहुत विस्तार के साथ श्रालोचनात्मक विवेचन करके 'काव्य की त्रातमा ध्वन्यार्थ-व्यंग्यार्थ ही है हस मत को हक प्रमाणी द्वारा भिद्ध किया है। ध्वनिकारों के ध्वनि-प्रतिपादक इस मत की राजानक कुन्तल ने अपने वक्रोक्ति-जीवित प्रनथ में श्रीर महिम भट्ट ने श्रपने व्यक्तिविवेक प्रनथ में बहुत विस्तार के साथ श्रालोचना करके कुन्तल ने 'वक्रोक्ति' के श्रीर महिम ने श्रनुमान के अन्तर्गत ध्वनि को समावेश करने की यथेष्ट चेष्टा की है। यहां तक कि इन दोनों द्वारा लिखे गये उक्त दोनों ग्रन्यों का एक मात्र उद्देश्य ही ध्वनि सिद्धान्त को उच्छिन्न करने का था। किन्तु कुन्तक श्रीर महिम दोनों के ही ध्वनि-विरोधात्मक मत, इंढ़-मूल न होने के कारण परवर्ती सुप्रसिद्ध साहिस्याचार्यों ने उन मतों को स्वीकार न करके उनका खरडन श्रीर 'ध्वनि' का समर्थन किया है। इसके सिवा महिमभट के इस मत की तो काव्य प्रकाश के पञ्चमोल्लास में विस्तृत त्रालोचना करके त्राचार्य मम्भट ने उसके। सर्वथा भ्रान्त सिद्ध कर दिया है। इस विषय की विस्तृत विवेचना आगे ध्वनि सम्प्रदाय और वकोक्ति सम्प्रदाय के अन्तर्गत की जायगी। अत्रतएव यहां इस विषय पर अधिक विवेचन अनावश्यक है।

ध्वन्यालोक के बाद आलोचना का विषय आचार्य मम्मट द्वारा काव्यपकार में लिखा गया काव्य का लच्छा है जिसको विभिन्न साहित्याचार्यों द्वारा की गई आलोचना का केन्द्र कहना उचित होगा। इसके प्रथम कि उन आलोचनाओं पर विवेचन किया जाय काव्य प्रकाशोक्त लच्छा का स्पष्टीकरण किया जाना उपयुक्त होगा। काव्यप्रकाश में काव्य का लच्छा —

पह दिया गया है। अस्ति समुणावनलंकृतीपुनःकापि।

इस लच्चण में ऐसे शब्द और अर्थ को काव्य बताया गया है, जो दोषरिहत और गुण अलङ्कार सिहत हों तथा कहीं अलङ्कार स्पष्ट न भी हो। इस
लच्चण में 'शब्द' के प्रयोग द्वारा तीनों प्रकार के—वाचक, लाच्चिएक और
व्यञ्जक शब्दों का और 'अर्थ' के प्रयोग द्वारा तीनों प्रकार के—वाच्य, लच्य
और व्यंच अर्थों का ग्रहण किया गया है। 'वाच्यार्थ' द्वारा वन, नदी आदि
वात वर्णनात्मक और अलङ्कार रचनात्मक काव्य के चमत्कार का तथा लच्यार्थ
द्वारा लच्चणा शक्ति के चमत्कार का समावेश हो जाता है। और व्यंग्यार्थ द्वारा
अभिधा मूलाध्विन के अन्तर्गत रस, रसाभास एवं भाव आदि असंलच्य-कमध्विन के और वस्तु-ध्विन, अलङ्कार-ध्विन आदि संलच्यकम-ध्विन के एवं
लच्चा-मूला—अविविद्यित वाच्य-ध्विन के अन्तर्गत अर्थान्तर संक्रमितध्विन
तथा अत्यन्तित्रकृतवाच्य-ध्विन के चमत्कार का समावेश हो जाता है। इस
प्रकार काव्य के लच्चण में काव्यत्व की पितष्ठा प्राप्त होने योग्य सभी रचनाओं
का समावेश करके फिर आचार्य मम्मट ने—

'इदमुद्ताममितिशयिने व्यंग्ये वाच्याद्धनिर्बुधैः कथितः।' 'अतादृशि गुणीभूतव्यंग्यं व्यंग्ये तु मध्यमम्।' 'शब्द्चित्रं वाच्यचित्रमव्यंग्यं त्ववरं समृतम्।' — काव्यक्रकाश १।५,६

इन कारिकाश्रों द्वारा काव्य को तीन मेदों में — उत्तम, मध्यम श्रीर श्रधम— संज्ञा से विभक्त कर दिया है। इसके बाद फिर श्रष्टमोल्लास में रस एवं गुण, श्रलङ्कार का काव्य में क्या स्थान है, यह बताते हुए काव्य में रस का सर्वोपरि प्राधान्य भी स्पष्ट कर दिया है जैसा कि संचेप में पहले दिखाया गया है।

काव्यप्रकाशोक लद्धारा पर त्राली बनाएं श्रीर उनका खराडन

प्रथम तो चन्द्रालोक में काव्यप्रकाशोक्त लच्च के 'अनलकृती' शब्द पर पीयूषवर्ष व्यदेव ने आच्चेप किया है, मम्मटाचार्य को मूर्ख ठहराने के लिये उनकी दिल्लगी उड़ाई है कि— 'अङ्गी करोति यः काव्यं शब्दार्थं विनलंकती,' रे असौ न मन्यते कस्मादनुष्णमनलंकती।'

—चन्द्रालोक १।म

किन्तु इस आन्नेप द्वारा स्वयं जयदेव उपहासास्पद हो गया है। क्योंकि 'अनलंक्टती' का अर्थ स्वयं मम्मटाचार्य ने वृत्ति में 'अस्फुट श्रलङ्कार' स्पष्ट लिख दिया है। यह तो जयदेव भी सिद्ध नहीं कर सकता कि काव्य में सर्वत्र अलङ्कार की स्थिति स्फुट (स्पष्ट) रूप से हो रहती हैं—अस्पष्ट कहीं भी नहीं। अस्फुट अलङ्कार का उदाहरण स्वयं मम्मटाचार्य ने दिखाया ही है। काव्य में प्रायः ऐसे उदाहरण मिलते हैं जिनमें किसी अलङ्कार की स्पष्ट स्थिति नहीं होती। अधिक दूर जाने की आवश्यकता नहीं, महर्षि वाल्मीिक का श्री रामायण के बारम्भ में ही—

भा निषाद प्रतिष्ठां त्वमगमःशाश्वतीः समाः, यत् क्रौद्धमिथुनादेकमवधीः काममोहितम्।' यह पद्य ऐसा है जिसमें स्पष्टतया किसी अलङ्कार की स्थिति नहीं हैं। श्रीर इस श्लोक में काव्यत्व का अभाव कहने का दुःसाहस तो जयदेव भी

<sup>3</sup> जो विद्वान् अलङ्कार रहित शब्द और अर्थ को काव्य स्वीकार करता है, वह अग्नि को भी उष्णता-रहित क्यों नहीं मानता है ?

<sup>ं</sup> यदि यह कहा जाय कि इस पद्य के पूर्वार्द्ध में कहे हुए वाक्य को सिद्ध करने के लिये उत्तराद्ध में उसका कारण कहा जाने से 'कान्यलिझ' अलझार है। तो इसका उत्तर यह है कि कान्यलिझ में जो 'कारण' (हेतु) कहा जाता है उसका 'कारण' शब्द द्वारा प्रयोग नहीं किया जाता—वह अर्थ द्वारा बोध हुआ करता है। कहा है—'गम्यमानहेतुत्वकस्येव हेतो: सुन्दरत्वेन प्राचीने: कान्यलि झताम्युपगमात्।' (कान्यप्रकाश की उद्योत व्याख्या) किन्तु यहाँ 'यत्' के प्रयोग द्वारा 'कारण' का शब्द द्वारा स्पष्ट कथन किया गया है अतएव यहाँ किसी अलझार की स्कुट स्थित नहीं है।

नहीं कर सकता था। इसमें करुण रस की ध्विन होने के कारण श्री वाल्मीकीय रामायण की रचना का मूलाधार यही श्लोक है। श्रतएव महान् साहित्याचार्य ध्विनकार ने ध्विन का॰य के उदाहरण में सर्वप्रथम इसका ही निर्वाचन किया है।

जयदेव के बाद अष्टादश भाषावारविलासिनी भुजङ्ग साहित्य को दर्पण में स्पष्ट दिखाने के अभिमानी विश्वनाथ ने काव्यप्रकाश के—

'तद्दोषौ शब्दार्थौ सगुणावनलंकृती पुनः कापि।' इस काव्य लज्ञण के प्रत्येक पद में दोष दिखाया है—

१ प्रथम तो इस लव्या में प्रयुक्त 'ऋदौषों' के विषय में विश्वनाय का कहना है—"यदि दोष-रहित शब्दार्थ ही काव्य माना जायगा तो काव्य निर्विषय हो जायगा — किसी रचना को काव्य कहा ही न जा सकेगा। किन्तु—

'न्यकारो ह्ययमेव मे यद्रयस्तत्राप्यसौ तापसः। सोऽप्यत्रेव निहन्ति राचसकुलं जीवत्यहो रावणः। धिरिधक् शक्तजितं प्रवोधितवता किं कुम्भकर्णेन वा। स्वर्गप्रामटिकाविलुण्ठनवृथोच्छूनैः किमेभिर्भुजैः ×।'

× यह पद्य हनुमान नाटक का है। भगवान् श्री रामचन्द्र
द्वारा श्रहंख्य राच्ह्सों का विनाश हो जाने पर अपने को धिक्कारते
हुए रावण की उक्ति है कि प्रथम तो मेरे शत्रु का होना ही अपमान है ('मे' श्रीर 'श्ररयः' में यह ध्वनि है कि मुक्त श्रजीकिक बल शाली
इन्द्रादि के विजेता का शत्रु होना ही बड़ा श्राश्चर्य है) इस पर भी वह (शत्रु)
एक नहीं श्रनेक हैं फिर वह (शत्रु) तापस (यहाँ 'श्रसों' श्रीर 'तापस' में
यह ध्वनि है कि वह शत्रु भी मनुष्य श्रीर मनुष्यों में भी बन में भटकने वाला,
स्त्री वियोग से दुखित तापस श्रथांत् पुरुषार्थ-हीन जो हम राच्ह्मों का भच्य है)
फिर उसका यहाँ ('यहाँ' में यह ध्वनि है कि मेरे समीप ही इस लङ्का में जो
समुद्र के मध्य में मेरे द्वारा सुरचित है) श्रा जाना श्रीर सुक्त रावण के जीते जी
राचस-कुल का संहार करना ('जीवित' पद में काक्काचित्र ध्वनि यह है कि क्या

इस पद्य में विषेयाविमर्श दोष होने पर भी इस पद्य को महान् साहित्याचार्य श्री आजानन्दवर्धन ने उत्तम काव्य ध्वनि के उदाहरण में (ध्वन्या० उद्योत ३।१६ की वृत्ति में ) दिखाया है। किर इसमें काव्यस्व का अभाव तो माना ही नहीं जा सकता। अतएव ऐसे काव्यों में काव्यप्रकाशोक्त लच्चण की 'अदौषी' के प्रयोग द्वारा अव्याति होने के कारण इस लच्चण में 'अव्याति ? दोष है।"

विश्वनाथ का यह आद्योग सर्वथा निराधार है। काव्यप्रकाशोक्त लद्धण में प्रयुक्त 'अदौषों' (दौष रहित ) पद में ऐसे दोष का अभाव कहा गया है जो उद्देश की प्रतीति का प्रतिबन्धक हो?। अर्थात् कवि का उद्देश जिस-जिस व्यक्तयार्थ और वाच्चार्थ में वैचिन्य (चमत्कार) दिखाने का हो उन सभी वैचिन्यों की प्रतीति में जिसके द्वारा रुकावट होती हो। यदि कवि का उद्देश

में जी रहा हूँ, नहीं जीता हुआ ही मृतक तुल्य हूँ और 'रावण' पद में अर्थान्तर संक्रमित ध्वनि यह है कि मैं संसार को रलाने वाला रावण, उसे यह तुल्छ तापस भयभीत कर रहा है ) केवल मुझे ही नहीं इन्द्रजीत ( सेवनाद ) को भी धिक्कार है (ध्वनि यह कि इन्द्र को पराजित करके अपने को विश्वविजयी समझ कर मेचनाद का गर्व करना भी व्यर्थ है ) और कुम्भकर्ण के जगाने का भी छुड़ फल नहीं हो रहा है (ध्वनि यह कि जिस छुम्भकर्ण को निरुपम पराक्रमी समझ जर जगाया था वह भी छुड़ न कर सका ) अतएव स्वर्ग जैसे छोटे से गाँव को विध्वंस करके जिस गर्व से में अपनी भुजाओं को फुला रहा हूँ वह व्यर्थ हो है (ध्वनि यह कि जिन भुजाओं से मैंने कैलाश को उठा लिया था वे भुजाएँ भी हाय, इस समय छिठत हो रही हैं।)

१ जो जन्नण अपने अभीष्ट उदाहरण में व्यास (घटित ) नहीं हो सकता है उस जन्मण में अव्यासि दोष होता है।

२ कहा है — 'दोपत्वं च ह्युद्देश्यमतोतिप्रतिबन्धकत्वम् ।' काव्यप्रकाशः वामनाचार्यं व्याख्या पृ० १९,३२० श्रीर देखिये सप्तमोत्त्वास के प्रारम्भ में प्रदीप एवं उद्योत व्याख्या पृष्ट २४५ श्रानन्दाश्रम संस्करण सन् १९११ ।

व्यक्षयार्थ और वाच्यार्थ दोनों के वैचित्रय में हो, वहाँ दोनों की हो प्रतीति न हो, वही रचना कव्य न मानी जायती! जहाँ वाच्यार्थ और व्यक्षयार्थ के वैचित्रय में एक के वैचित्रय में रुकावट होने पर भी दूसरे के वैचित्रय में रुकावट न होगी तो उसमें काव्यव्य का अभाव नहीं कहा जायगा। केवल एक अंश में दोष होने के कारण वह आंशिक दुष्ट काव्य कहा जा सकता है। उपर्युक्त 'न्यका-रोह्ययमेव' पद्य में किव का प्रधान उद्देश्य, जो रावण द्वारा अपने विषय में दुःख का श्रतिशय सूचना कराना है, वह 'न्यकारीह्ययमेव' इस पद्य के 'यद्रयः' 'तत्त्राप्यसौतापसः' इत्यादि वाक्यों के व्यक्षयार्थ द्वारा सूचित होता है। काव्यप्रकाश में इस पद्य में जो 'अविमृष्टविधेयांश' दोष कहा गया है वह 'न्यकारो' और 'ह्यय-मेव' इन पदों के पूर्वापर प्रयोग में वाक्यगत दोष बताया गया है, न कि व्यक्षयार्थ में क्योंकि व्यंग्यार्थ के चमस्कार में किसी प्रकार की रुकावट नहीं होती है। अत-एव इस पद्य में वाक्य-गत दोष होने पर भी व्यंग्यार्थ का वैचित्र्य अन्तुएण होने के कारण मम्मट के लच्नण की अव्यासि नहीं है। इसके सिवा मम्मट ने स्वयं

बकाद्यौचित्यवशादोषोऽपिगुणः कचित्कि दिन्नोभी।

—कान्यप्र० ७।५९

यह लिख कर इसकी बृत्ति में उदाहरणों द्वारा स्पष्ट कर दिया है कि बक्ता, प्रति-पाद्य, व्यंग्य, बाज्य और प्रकरण आदि के अचित्य (महत्व) के कारण कहीं-कहीं दोष नहीं भी रहता है। यही नहीं कहीं दोष भी गुण हो जाता है। इस विषय का काव्यप्रदीप में पर्याप्त विवेचन किया गया है।

(२) विश्वनाथ का दूसरा आन्तेप यह है कि कान्यप्रकाशोक्त इस लच्चण्य में जो 'शब्दार्थों' का 'सगुणी' विशेषण दिया गया है, अर्थात् 'ऐसे शब्द और अर्थ जो गुण सहित हों' यह कहा गया है, वह भी ठाक नहीं। क्योंकि 'गुण' केवल रस में ही रहते हैं—शब्द और अर्थ में नहीं। स्वयं कान्यप्रकाशकार ने भी—

## 'ये रसस्याङ्गिनो धर्माः शौर्यादय इवात्मनः उत्कषहेतवस्तेस्युरचलस्थितयो गुणाः।' †

—काव्यप्रकाश उ मा६६

इस कारिका में यही स्वीकार किया है कि जैसे चेतन आहमा के शूरता आदि धर्म हैं उसी प्रकार माधुर्य त्रादि गुगा काव्य के प्रधान भूत रस के ही धर्म हैं। श्रीर रस में गुणों की अचल स्थित रहती है। ऐसी स्थित में शब्द और अर्थ की 'सगुणी' (गुण्युक्त) किस प्रकार कहा जा सकता है ? यदि शब्द अर्थ श्रीर रस के व्यञ्जक (प्रकट करने वाले ) होने के कारण रस\_के द्वारा इनमें गुण की स्थिति मानी जाय तो 'सरसौ' ( स-रस ) कहना श्रिधिक युक्त है।" इसका उत्तर यह है कि जैसा कि काव्यप्रकाशोक्त लक्ष्ण के स्पष्टीकरण में दिखाया गया है 'शब्दार्थों' के प्रयोग द्वारा वाच्य, लद्य श्रीर व्यङ्ग्य तीनों प्रकार के श्रथों का प्रहण है। जब कि व्यक्तयार्थ द्वारा रस का प्रहरण भी हो गया तो फिर 'सरसी' के प्रयोग को त्रावश्यकता ही कहाँ रही ? त्राब यदि यह कहा जाय कि फिर 'सगुणौ' का प्रयोग क्यों किया गया? इसका उत्तर यह है कि 'शब्दार्थों' में रस के धर्म गुर्धों का ग्रहण अवश्य हो गया है। परन्तु 'शब्दार्थों' के साथ जब तक 'सगुर्धों' न कहा जाय, गुण-व्यञ्जक शब्दार्थ का ग्रहण केवल 'शब्दार्थों' के प्रयोग द्वारा नहीं हो सकता । श्रौर काव्य में रस ब्रादि वर्णनीय विषय के ब्रानुकूल मधुर श्रादि गुण व्यञ्जक रचना का होना भी परमावश्यक है इसिलये वर्णनीय रस के प्रतिकूल शब्दार्थ रचना के होने में दोष माना गया है। अतएव यहाँ 'सगुणी' का प्रयोग गुण-व्यञ्जक शब्दार्थ के .लये किया गया है जैसा कि प्रदीपकार ने 'सगुणी' की व्याख्या में स्पष्ट कहा है—

> 'गुणस्य रसनिष्ठत्वेऽपि तद्व्यञ्जकपरं गुणपदम्।' —प्रदीप पृ १०

<sup>†</sup> काब्य के श्रङ्गों (प्रधान) स्थानीय श्रङ्गार श्रादि रस के चेतन श्रात्मा के श्रूरता श्रादि को भौति उत्कप करने वाले श्रीर रस में श्रचल स्थिति रहनेवाले जो धर्म हैं वे गुए हैं।

श्रच्छा यह तो हुन्ना विश्वनाय के इस त्राच्चेप का उत्तर । त्रांव इस प्रसङ्ग में काव्यप्रकाशोक्त लच्चण पर स्त्राचेप करनेवाले विश्वनाथ से ही यह प्रश्न किया जा सकता है कि श्रापके—'वाक्यं रसात्मकं काव्यम्' इस काव्य-लच्या में श्रापने रसात्मक वाक्य को ही काव्य बताया है। श्रापके इस लच्चण में बहुबीहि समास हो सकता है श्रीर बहुबीहि समास में श्रन्य पद की प्रधानता रहती ही है। आपके इस लच्चण में अन्य पद है 'वाक्य'। अतः 'वाक्य' पद प्रधान होने से इसका श्रर्थ यही होगा कि—'रस है श्रात्मा जिसका ऐसा 'वाक्य' काव्य है।' किन्तु 'वाक्य' भी तो शब्द-विशेष ही है। इससे सिद्ध हुआ कि अप भी शब्द-विशेष को ही काव्य बतलाते हैं। किन्तु शब्द तो आकाश का गुण है। त्रौर रस का स्वरूप जब त्राप—'संबोद्रेकादलएडस्वप्रकाशानन्दचि-न्मय' अर्थात् अन्तः करण में रजोगुण और तमोगुण को दबा कर सत्व गुण के उद्रेक द्वारा साचात् होनेवाला अखएड, अद्वितीय, स्वयं प्रकाश रूप आनन्दमय श्रीर चिन्मय बतलाते हैं, तो रस के इस लच्चण के श्रनुसार ज्ञानस्वरूप रस का शब्द के साथ सम्बन्ध ही क्या ? यदि ऋाप यह कहें "शब्द में रस की स्थिति नहीं" तो फिर आप वाक्य को रसात्मक किस प्रकार कह सकते हैं ? जब किसी वस्तु विशेष का जिसमें ग्रस्तित्व ही नहीं उस वस्तु को उसकी ग्रात्मा कित प्रकार कहा जा सकता है ? यदि आप इस आपिता से बचने के लिये यह कहैं कि शब्द के साथ रस का उपचार (परम्परा) से सम्बन्ध कहा जा सकता है तो ऐसी परिस्थिति में फिर आपका कान्यप्रकाशोक्त लज्ञ्य में प्रयुक्त 'राब्दार्थों सगुर्यों' पर इतना आकारडतारडव क्यों ? जब आप राब्द के साथ रस का परंपरवा सम्बन्ध मानेंगे तो आपके मतानुसार शब्द के साथ गुणों का भी परम्परया सम्बन्ध मानना ऋनिवार्थ होगा ? इसके सिवा काव्यप्रका-शोक्त लच्च्य में तो 'सगुर्यां' के प्रयोग का उद्देश्य ही । भन्न है जैसा कि ऊपर स्पष्ट किया गया है।

(३) विश्वनाथ का तीसरा त्राचिप 'त्रानलंकृती' के प्रयोग पर यह है कि इस प्रयोग द्वारा त्रालङ्कार का भी काव्य के लच्चण में समावेश किया गया है। किन्तु जब स्वयं मस्तट अलङ्कारों को लौकिक आभूषणों की भाँति काज्य के बाह्य शोभाकारक बताते हैं तो जिस प्रकार आभूषणों के न होने पर भी किसी ज्यक्ति का ज्यक्तित्व नष्ट नहीं होता उसी प्रकार अलङ्कार के बिना काज्य का भी काज्यस्व नष्ट नहीं हो सकता, फिर अलङ्कार का काज्य के स्वरूप लक्षण में सन्निवेश किया जाना अनुचित है।"

विश्वनाथ का यह त्राचेप भी निर्मूल है। मम्मटाचार्य ने क्या कहा है, वह तो आपने समभा ही नहीं और खराडन भी कर दिया। बात यह है कि काव्य-प्रकाश के अष्टमोल्लास में जहाँ यह स्पष्ट किया है कि गुण श्रीर श्रलङ्कार में क्या भेद है वहां गुण और अलङ्कार दोनों को ही रस के उत्कर्षक बतला कर इन में यह भेद बताया है कि गुण तो रस के उत्कर्ष बतला कर इन में यह भेद बताया है कि गुण तो रस के वर्म हैं। अतएव गुणों की रस के साथ श्रचल स्थिति रहने के कारण गुश रस के साज्ञात् उत्कर्षक हैं। किन्तु अलङ्कार रस के धर्म नहीं अतः वे (अलङ्कार) रस के साचात् उत्कर्षक न होकर शब्दार्थ द्वारा परस्पर सम्बन्ध से रस का उत्कर्ष करते हैं। जैसे हार आदि आभूषण कंड आदि में धारण करने पर पहिले कर्छ आदि को शोमित करते हैं, फिर कएठ अपदि के द्वारा परम्परा सम्बन्ध से सारे शरीर को शोभित करते हैं। ग्रतएव ग्रलङ्करों की रस के साथ ग्रचल स्थिति नहीं—रस वाले काव्य में रस के साथ अलङ्कार रह कर भी कहीं शब्दार्थ द्वारा रस का उत्कर्ष करते हैं और कहीं नहीं भी करते । किन्तु मम्मट के इस कथन का यह तात्पर्य नहीं कि केवल अलङ्कार की स्थिति होने पर रस के बिना 'काव्य' नहीं कहा जा सकता। क्योंकि 'काव्यत्व' तो चमत्कार पर निर्भर है। श्रीर वह (चमत्कार) या तो रस आदि व्यङ्ग्यार्थ की स्थिति द्वारा या वाच्यार्थ रूप श्रलङ्कार की स्थिति द्वारा हो सकता है। इसीलिये मम्मट ने काव्य-लच्च् लिखने के बाद उसके स्वरूप को भली प्रकार समभाने के लिये काव्य को उत्तम, मध्यम श्रौर श्रधम तीन श्रेणियों में विभक्त कर दिया है। यदि केवल रस युक्त रचना को ही काव्य माना जाय तब तो नीरस रचना में जहाँ श्रलङ्कार की स्थिति

होगी वहाँ काव्य माना ही नहीं जायगा। किन्तु सभी साहित्याचारों ने केवल श्रालङ्कारात्मक रचना में भी काव्य माना है। यही नहीं-काव्य का 'वाक्यं रसाहमकं काव्यम्' यह लच्चण लिखने वाले श्रीर मम्मट पर श्राचेन करने वाले स्वयं विश्वनाथ ने भी अलङ्कारात्मक रचना में काव्यत्य स्वीकार करके ही साहित्यदर्पण के लगभग एक चतुर्थात भाग में (दशम परिच्छेर में) अलङ्कार विषय का निरूपण किया है।

जगर के विवेचन द्वारा ज्ञात हो सकता है कि काव्यप्रकाशोक लच्चण पर कितराज विश्वनाथ द्वारा की गई ग्रालोचना में कितना तथ्य है। इसी प्रकार विश्वनाथ ने ध्वन्यालोक में काव्य-विषयक विवेचन के—'काव्यस्यातमा ध्वनिरिति ''''।' इत्यादि कारिकाग्रों में पूर्वापर विरोध दिखा वर ध्वनिकारों पर भी श्राचेप किया है। इस विषय पर विस्तार भय से ग्राधिक न लिख वर यही कहन। पर्याप्त है कि वह न्याचेप भी केवल उपाहासास्पद है।

श्रव्हा, श्रव इस प्रसङ्ग में विश्वनाथ के 'वाक्यं रसात्मकं काव्यम्' इस लच्चण पर भी, जिसको उसने पूर्वाचायों के लच्चणों को दूषित बताकर श्रतिव्याप्ति श्रीर श्रव्याप्ति श्रादि दोषों से निर्लित बताया है, विचार करना श्रावश्यक है कि वह कहाँ तक निर्दाष है। विश्वनाथ काव्य के लच्चण में रसात्मक वाक्य को ही काव्य स्वीकार करता है। प्रश्न होता है कि इस लच्चण के श्रवसार जो रचना, वस्तु वर्णनात्मक श्रथवा श्रलङ्कार रचनात्मक होती हैं उनकी क्या दशा होगी? श्रापके मतानुसार तो ऐसी रचना जिस में रस की स्थिति न हो काव्य न होगी। यदि श्राप यह कहें कि इम रस रहित रचना को काव्य मानते ही कब हैं तो प्रश्न होता है कि श्रापने साहित्यदर्पण में ध्वनि-काव्य के भेदों के श्रन्तर्गत वस्तु ध्वनि को क्यों स्वीकार किया? यदि श्राप यह कहें कि वस्तु ध्वनि में भी रसकी स्थिति, स्पष्ट न रहकर श्रस्पष्ट स्पर्म रहती हैं, तो यह दलील श्रापकी नशीं चल सकती क्योंक वस्तु-ध्वनि में प्रायः रस की स्थिति सर्वथा नहीं भी होती। साहित्यदर्पण में ही श्रापने—

त्वामस्मि बच्मि विदुषां समवायोऽत्र तिष्ठति ।

श्रात्मीयां मतिमास्थाय स्थितिमन्न विधेहि तत्।।'

— साहित्यदर्पण परिच्छेद ४

इस पद्य को अर्थान्तरसंक्रमितवाच्य ध्वनि-काध्य के उदाहरण में दिखाया है। इसमें रस की स्थित कहाँ है ? अत्र प्य ऐसे कार्ग्यों में आपके—'वाक्यं रसात्मकं काव्यम्' इस लच्चण की व्याप्ति न होने के कारण आपके इस लच्चण में अव्याप्ति दोष तो है ही इसके आतिरिक्त केवल लच्चण ही नहीं—संसर्गेजा दोषगुणाः भवन्ति।' के अनुसार इस लच्चण के निर्माता स्वयं आप (विश्वनाथ) भी व्याघात दोषात्मक व्याघ्र से पूर्णत्या ग्रसित हो रहे हैं—भगवन् त्राहि त्राहि !!! खिद है कि विश्वनाथ ने काव्य के लच्चण में काव्य को 'रसात्मक' कहकर भी—

'यत्तु नीरसेष्विपि गुणाभिव्यञ्जकवणसङ्गावाहोषाभावादलङ्कारसङ्गा-वाच काव्यव्यवहारः स रसादिमत्काव्यवन्धसाम्याद्गीण एव ।'

—साहित्यद्० परि० १

इस वाक्य में रस रहित रचना को भी वह स्वयं गौण काव्य श्रीर काव्य में दोष का श्रभाव होना भी स्वीकार करता है। श्रथीत् विश्वनाथ ने रस की जिस श्रृङ्खला में काव्य को बाँघा था, उस श्रृङ्खला में वह जब बंघा हुआ न रह सका तो श्रगत्या स्वयं विश्वनाथ को हो उस (रस श्रृङ्खला) से काव्य को निर्मुक्त करना पड़ा। केवल यही नहीं प्रस्पुत जिस मम्मट का विश्वनाथ प्रतिपच्ची हो रहा था उसी (मम्मट) का उसे श्रृजुगामी भी होना पड़ा है। क्योंकि विश्वनाथ को भी 'रसात्मक' काव्य के श्रितिरिक्त वश्तु वर्णनात्मक काव्य का एक गौण भेद स्वीकार करना ही पड़ा क्षि। जिसको मम्मटावार्य ने श्रपने काव्य

अ यद्यपि विश्वनाथ ने कान्यप्रकाश के अनुसार कान्य के तीन भेद न मान कर दो हो उत्तम और गौध—भेद माने हैं—तीसरा भेद अधम, नहीं। पर यह भी विश्वनाथ के विवेचन में उल्जेखनीय त्रुटि है। क्योंकि गुणीभूतव्यंग्य और व्यंग्य-रहित वाच्यार्थात्मक अलङ्कारादि युक्त कान्य का अन्तर सहृद्य कान्य-मर्मकों को प्रत्यन्त अनुमव सिद्ध है। लंबण को स्पष्टता करते हुए पहिले हो निर्दिष्ट कर दिया था। ऐसी परिस्थित में साहिस्य के न्यायालय में विश्वनाथ जी लगा रहे थे आचार्य मम्मट पर अभि-योग किन्तु स्वयं विश्वनाथ अभियुक्त हो गये। विश्वनाथ के आद्मेप उसी की साद्मी द्वारा निर्मूल सिद्ध हो गये प्रत्युत आपका लंबण अन्याप्ति दोष-पूर्ण सिद्ध हो गया। महाकवि कालिदास की—'के वा न स्युः परिभवपदं निष्फलारम्भ-यहनाः।' यह उक्ति चरितार्थ हो गई।

श्रच्छा श्राइये, अब काव्यप्रकाशोक्त लच्च पर परिडतराज जगन्नाथ की भालोचना भी देखिये। काव्यप्रकाश के लच्चण में प्रयुक्त 'शब्दायों' द्वारा शब्द श्रीर श्रर्थ दोनों को काव्य माना गया है। इस पर परिडतराज जगन्नाय का कहना है कि लोक-व्यवहार में 'काव्य उच स्वर से पढ़ा जा रहा है' 'काव्य से ऋथं समभा जाता है' 'काव्य सुना तो सही पर श्रर्थ समभा में नहीं श्राया' इस प्रकार कहा जाता है इससे एक प्रकार का शब्द ही काव्य सिद्ध होता है—न कि अर्थ। यदि यह कहा जाय क लोक-व्यवहार में काव्य के लिये केवल शब्द का प्रयोग लाचि शिक समभाना चाहिये, पर यह तो तभी हो सकता है, जब पहिले किसी हु प्रमाण से यह सिद्ध हो जाय कि 'काव्य' शब्द का प्रयोग शब्द ऋौर श्रर्थ दोनों के लिये ही होता है। किन्तु ऐसा प्रमाख ही तो हमारे दृष्टि गत नहीं है। यदि इसके प्रमाण में काव्यवकाश का ही मत आप दें तो वह तो हम किस प्रकार सान्य कर सकते हैं — जब कि उसके तो इम प्रतिपद्मी ही हैं। अपतापव लोक-व्यवहार के प्रमाण द्वारा हमारे मतानुसार केवल शब्दविशेष ही काव्य सिद्ध होता है, न कि, काव्यप्रकारा के मतानुसार शब्द श्रीर श्रर्थ दोनों। श्रेतएव वेद, शास्त्रादिकों की भाँति काव्य के लच्च में भी केवल शब्द का ही प्रयोग उचित है, न कि शब्द-श्रर्थ दोनों का।

पिरडतराज द्वारा किये गये इस ब्राचिप का खरडन रसगङ्गाधर के टिप्पणी-( संचित्त व्याख्या ) कार श्री नागेश भट्ट ने ही संचित्त में बड़ा उपयुक्त कर दिया है। श्री नागेश भट्ट कहते हैं ''जिस प्रकार लोक-व्यवहार में 'काव्य पड़ा' 'काव्य खना' इत्यादि प्रकार से कहा जाता है उसी प्रकार 'काव्य समभा' इस प्रकार भी लोक-इयवहार में कहा जाता है। सम्भाना केवल अर्थ का ही होता है -- कि शब्द का। अत्रवय शब्द और अर्थ दोनों को सम्मिलित रूप में काब्य कहा जाता है, न कि केवल शब्द मात्र को । वेदशास्त्रादिक भी केवल शब्द की संशा नहीं है, शब्द श्रीर अर्थ दोनों की मिश्रित रूप में ही वेद, शास्त्र श्रादि संज्ञा है। महाभाष्यकार भगवान् पतञ्जलि ने 'तद्घीते तद्दे दे' इस पाण्नीय सूत्र की व्या-ख्या में शब्द-त्र्य दोनों को बेदादि का माना है।"

इसके श्रतिरिक्त पण्डितराज ने भी यह श्राद्योप किया है कि काव्यप्रकाशोक्त लच्या में गुण श्रीर श्रलङ्कार का समावेश क्यों किया गया ? किन्त फिर इस विषय में स्वयं पिएडतर ज ने इस ग्राःची। को निर्वल समभ कर-

'काव्यजीवितं चमत्कारित्वं चाविशिष्टमेव । गुण्त्वालङ्कारत्वादेरननुगमाच %।' S Ing 2 | kept id late De- to

इन वाक्यों में इस अ। सेप की उपेदा कर दी है। इस विवेचन द्वारा स्पष्ट है कि काव्यप्रकाशोक्त काव्य-लक्त् ही श्रालोचना की कसौटी पर उत्तीर्ण होकर निदाँप प्रमाणित हो सकता है। of the second offer of the price of the first to the track of the

# A CONTRACTOR OF THE STATE OF TH लाज्य के सम्प्रदाय

उपर्युक्त काव्य की विभिन्न परिभाषात्रों के विवेचन द्वारा स्पष्ट है कि रस, अलङ्कार, गुरा (या रीति ) त्रौंर ध्वाने स्नादि जो काव्य के प्रधान विषय हैं. उनकी प्रधानता के विषय में साहित्याचार्यों के विभिन्न मत हैं, अप्रतएव रस श्रादि सिद्धान्तों के प्रधान्य को लेकर विभिन्न सम्प्रदाय प्रचलित हो गये है, जैसा

क्ष इसका अर्थ यह है कि काव्य अथवा रस के धर्मों का नाम गुण और काव्य के शोभाकारक का नाम श्रालङ्कार माना जाय तो इनका प्रयोग काव्य-तस्या में किया जा सकता है। कि पहिले कह चुके हैं। इन सिद्धान्तों में श्रापने स्वीकृत सिद्धान्त का स्वरूप श्रीर एसकी प्रधानता श्राचार्यों ने किस प्रकार प्रतिपादन की है श्रव इसका विवेचन किया जाता है। काव्य के सभी सिद्धान्त स्पष्ट या श्रास्पष्ट रूप से वस्तुतः रसास्वाद पर ही निर्भर हैं श्रतएव सर्वप्रथम रस सम्प्रदाय का निदर्शन ही प्रकरणो-पयोगी श्रीर समुचित है।

### ्रीकालाक के देन रस सम्बद्धाय

पुरुष वि विविध्यात विश्व स्ति का महत्त्व विश्व विश्व विश्व विश्व

रस का महत्व स्रनादिकाल से प्रतिपादित है । भगवती श्रुति कहती है— 'रसो वे सः रसछे होवायं लब्धवाऽऽनन्दो भवति ।'

-तैत्तरीय उपनिषत्

श्रलङ्कार शास्त्र में भी रस ही सर्वोपरि पदार्थ स्वीकार किया गया है। श्री भरतमुनि ने रस पर विवेचन करते हुए लिखा है—

'तत्र रसानेव तावदादावभिन्य। स्यास्यामः।

न हि रसाहते कश्चिद्रथः प्रवर्तते।'

—नाट्यशाः ग्र० ६

भगवान् श्री वेदब्यासजी ने भी रस को सर्वोपिर महत्त्व देते हुए आजा की है—

'वाग्वैदम्ध्यप्रधानेऽपि रस एवात्र जीवितम्।'

—श्रमिपु० ३३७।३३

साहित्याचार्यों में सर्वप्रधान ध्वनिकार एवं श्री श्रानन्दवर्धनाचार्य ने श्रपने ध्वनि-सिद्धान्त का मूल-तस्व रस को ही मुक्त कएठ से स्वीकार किया है। उन्होंने श्री वाल्मीकीय रामायण के—

> 'मा निषाद प्रतिष्ठां त्वमगमः शाश्वतीः समाः। यत् क्रौञ्चिमिथुनादेकमवधीः काममोहितम्'॥

इस पद्य में जो करण रस ध्वनित होता है, उसी को काव्य की श्रात्मा बतलाई है क्षेत्र । उन्होंने यह भी स्पष्ट कहा है—

'यतः परिपाकवतां कवीनां रसादितात्पर्यविरहे व्यापार एव न शोभते।'

—ध्वन्या० पृ० २२।

महाकवि मंखक कहता है—
'तैस्तैरलंकृतिशतैरवतंसिताऽपि रूढो महत्यपि पदे धृतसौष्ठवोऽपि
नूनं विना धनरसप्रसराभिषेकं काव्याधिराजपदमहति न प्रबंधः'

—श्रीकण्डचरित २।३२

एक अज्ञात काव्य मर्मज्ञ ने कहा है-

'श्रस्तिचेद्रससम्पत्तिः श्रलङ्कारा वृथा इव। नास्तिचेद्रससम्पत्तिः श्रलङ्कारा वृथेव हि।' रस सम्प्रदाय के श्राचार्य

साहित्य के उपलब्ध ग्रन्थों में रस विषयक विवेचन सबसे प्रथम श्री भरतमुनि के नाट्यशास्त्र में दृष्टिगत होता है। यद्यपि नाट्यशास्त्र के—'श्रत्रानुवंश्यो श्लोको भवतः'-(६३३) इत्यादि रस प्रकरण के वाक्यों द्वारा विदित होता है कि रस का विवेचन भरत के प्रथम भी श्रन्य श्राचायों द्वारा किया गया है, किन्तु जब कि उनके ग्रन्थ श्रनुपलब्ध हैं, रस सम्प्रदाय के श्राद्याचार्य श्री भरतमुनि हो कहे जा सकते हैं।

## 'रस' शब्द का अर्थ

प्रथम यह स्पष्ट किया जाना आवश्यक है कि 'रस' शब्द का अर्थ क्या है। घात पाठ में कहा है—'रस आस्वादे'। अर्थात् रस का अर्थ स्वाद लेना है। और स्वाद का अर्थ है रस का ग्रहण करना—'स्वादो रस ग्रहणे'। लौकिक

ॐ देखिये ध्वन्यालोक पृ० २६ काच्यमाला हंस्करण। निष्कर्ष यह कि काव्य का रस ही प्राण है।

रसों—मधुर आम्ल आदिकों का ग्रहण जिहा द्वारा किया जाता है। और काव्य विषयक शृङ्कारादि रसों का आस्वाद 'रित' आदि स्थायी भावों के रस रूप में श्राभिव्यक्त होने पर मन से किया जाता है।

### रस की निष्पत्ति

रस की निष्पत्ति के विषय में महामुनि भरत ने रस सिद्धान्त का मूल— 'विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तिः' ।

—नाट्यशास्त्र अध्या० ६

यह सूत्र लिखा है। इसका श्रर्थ यह है कि विभाव, श्रनुभाव, श्रौर व्यभि-चारी भावों के संयोग से रस की निष्पत्ति होती है। इस सूत्र में 'संयोग' श्रौर 'निष्पत्ति' यह दो पद बड़े महत्व के हैं। इनके वास्तविक श्रर्थ के विषय में बड़ा ही मतभेद है। इस सूत्र की व्याख्या के विवेचन में साहित्य के विभिन्न श्रन्थों का महत्वपूर्ण भाग है। इसके प्रथम कि इस सूत्र की व्याख्याओं का दिक्-दर्शन कराया जाय, इस सूत्र में कहे हुए विभाव, श्रनुभाव, व्यभिचारी श्रौर स्थायी भाव क्या पदार्थ हैं, यह स्पष्ट किया जाना श्रावश्यक है, क्यों कि इन्हीं पर रस की निष्पत्ति निर्भर है। श्राचार्य मम्मट ने कहा है—

> 'कारणान्यथ कार्याणि सहकारिणि यानि च। रत्यादे स्थायिनो लोके तानि चेन्नाट्यकाव्ययोः॥ विभावात्रज्ञभावास्तत् कथ्यन्ते व्यभिचारिणः॥ व्यक्तः स तैर्विभावाद्येः स्थायी भावो रसः स्मृतः'॥ —काव्यप्र०२७,२५

लोक व्ववहार में जो कारण, जो कार्य, श्रीर जो सहकारी कारण होते हैं वे जब नाटक एवं काव्य में रित श्रादि स्थायी भाव के होते हैं, तब उन्हें कारण, कार्य श्रीर सहकारी कारण न कह कर क्रमशः विभाव श्रात्माव श्रीर व्यभिचारी भाव कहते हैं। श्रीर उन विभाव श्रादि द्वारा जो स्थायी भाव व्यक्त होता है, वह 'रस' कहा जाता है।

#### स्थायी भाव

विशेष प्रकार की चित्त की वृत्ति—मनोविकार को ही नाट्य श्रीर काव्य में स्थायी भाव कहते हैं। जैसे नायक श्रीर नायिका की परस्पर एक की दूसरे में रित श्रथीत प्रेम श्रथवां श्रनुराग होना एक प्रकार की चित्तवृत्ति (मनोविकार) है। उसी को श्रङ्कार रस का स्थायी भाव कहा जाता है। इसी प्रकार हास, शोक, कोच, उत्साह, भय, जुगुत्सा, विस्मय, श्रीर शम ये मनोविकार कमशः हास्य, करुण, रौद्र, वीर, भयानक, वीमत्स, श्रद्धत श्रीर शान्त रस के स्थायी भाव हैं।

#### विमाव

रित स्रादि स्थायी भावों के जो कारण होते हैं—जिनके द्वारा सामाजिक जनों के (काव्य के पढ़ने झौर सुनने वालों झौर नाटक के देखने वालों के) स्रात्मा में वासना कि रूप से स्थित रहने वाले रित स्रादि स्थायी भाव (मनोविकार) उत्तेजना को प्राप्त हो जाते हैं—जाएत हो जाते हैं, उन्हें ही विभाव कहते हैं। विभाव दें। प्रकार के होते हैं—स्रालम्बन विभाव स्रोर उद्दीपन विभाव।

श्रालम्बन विभाव—जिसका श्रालम्बन करके रित श्रादि मनोविकार उत्पन्न होते हैं वे श्रालम्बन विभाव कहे जाते हैं। जैसे श्रङ्गार रस के स्थायी 'रित' के श्रालम्बन नायक श्रीर नायिका हैं क्योंकि ये जब परस्पर में देखते सुनते श्रीर समरण श्रादि करते हैं तब एक का दूसरे पर प्रेम उत्पन्न होता है। प्रत्येक रस के श्रालम्बन विभाव भिन्न भिन्न हैं।

उद्दीपन विभाव—जो रित ब्रादि मनोविकारों को ब्रातिशय उद्दीपन करते हैं—बढ़ाते हैं, वे उद्दीपन विभाव कहे जाते हैं। जैसे वेशभूषणादि की सुन्दर रचना, पुष्पवादिका, एकान्त-स्थल, कोकिलादि पित्वयों का मधुर ब्रालाप, चन्द्रोदय, ब्रौर शीतल पवन ब्रादि शृङ्गार रस के उद्दीपन विभाव हैं। क्योंकि

<sup>🛞</sup> वासना क्या वस्तु है इसका स्पष्टीकरण श्रागे किया जायगा।

ये उत्पन्न हुए रित श्रादि मनोविकारों को बढ़ाने वाले हैं। यदि उत्पन्न मनोविकारों को उद्दीपक सामग्री द्वारा उत्तेजना प्राप्त न हो तो वह अनुत्पन्न के समान हो रहते हैं, जैसे उत्पन्न श्रंकुर को जल न मिले तो वह नष्ट हो जाता है। श्रत: इनको भी स्थायी भाव के कारण त्रिभाव ही स्वीकार किया गया है। प्रत्येक रस के उद्दीपन विभाव भी पृथक पृथक होते हैं।

#### **अनुभाव**

'श्रनु' का श्रर्थ है पश्चात् श्रर्थात् विभाव के पीछे ये श्रनुभाव उत्पन्न होते हैं। ये 'रित' श्रादि उत्पन्न स्थायी भाव का श्रनुभव कराते हैं, फलतः श्रनुभाव ही स्थायी भाव को बोध-गम्य बनाते हैं, क्योंकि नायिका श्रादि श्रालम्बन श्रोर चन्द्रोदय श्रादि उद्दीपन विभावों द्वारा नायक श्रादि के जो रित श्रादि मनोविकार उत्पन्न श्रोर परिवर्तित होते हैं. उन मनोविकारों का जब तक कटाच्च श्रोर हस्त संचालन (हाथों की चेष्टाएँ) श्रादि न हों, स्वयं नायक नायिकादिकों को तथा समीपस्थ जनों को ज्ञान नहीं हो सकता। श्रनुभाव श्रसंख्य हैं। श्रङ्कार रस के मुख्य र⊏ श्रनुभाव श्रोर द साविक भाव माने गये हैं क्षा

#### व्यभिचारी भाव

यह स्थायी भाव के सहकारी कारण हैं। स्रार्थात् नायक-नायिका के परस्पर में प्रेम होने पर उन दोनों को मिलने की स्रामिलाषा कोती है तब उसके लिए चेक्टा की जाने पर को चिन्ता स्रादि चित्त की दृत्तियाँ उत्पन्न होती हैं, वे व्यभिचारी भाव कही जाती हैं। यह स्रवस्था विशेष में (खास-खास स्रवपर पर) उत्पन्न होकर स्थायी भाव को सहायता करके लुप्त होते रहते हैं— स्थायी भाव की तरह रस की स्थित तक स्थिर नहीं रहते। जिस प्रकार समुद्र में तरङ्ग कभी उठती स्रोर कभी लीन होती रहती हैं स्रोर उसका उत्कर्ष करती रहती हैं, उसी प्रकार व्यभिचारी भाव भी स्थायी भाव में उत्पन्न स्रोर लीन होते हुए उसे पुष्ट

अ अनुभाव, सात्विक भाव और व्यभिचारी भावों की स्पष्टता विस्तार भय से यहां नहीं की गई है। इनका विस्तृत विवेचन काव्य कल्पद्रुम के तृतीय संकरण के प्रथम भाग 'रसमअरी' में देखिये। करते हैं। यह बिजली को तरह चमक कर लुप्त होते रहते हैं श्रीर सभी रसों में यथासंभव सञ्चार करते हैं, इसलिए इनको संचारी भी कहे जाते हैं, इनकी संख्या ३३ है।

विभाव।दिकों की संचित्त स्पष्टता यही है।

भरत सूत्र पर व्याख्याकारों के विभिन्न मत

'विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तिः।'

इस भरतसूत्र की विभिन्न व्याख्यात्रों को देखिये-

- (१) भट्ट लोल्लट का स्रारोपवाद। भरतसूत्र के प्रथम व्याख्याकार मीमांसक भट्ट लोल्लट का मत है कि 'शकुन्तला' के श्रामिनय में जो दुष्यन्त पर शकुन्तला विषयक दुष्यन्त के प्रेम का श्रामिनय दिखाया जाता है या काव्य में वर्णन िया जाता है वह प्रेम यद्यपि मुख्यतया दुष्यन्त से ही सम्बन्ध रखता है, क्योंकि शकुन्तला विषयक प्रेम का नट के साथ सम्बन्ध ही क्या है, किन्तु सामाजिक जन (नाटक को देखने स्रोर काव्य को पढ़ने वाले लोग) दुष्यन्त के रूप में नट को देख कर उस नट पर दुष्यन्त का स्रारोप न कर लेते हैं —वास्तव में दुष्यन्त न होने पर भी नट को दुष्यन्त मान लेते हैं। स्रोर लाट्य-कला के सौन्दर्य से नट के स्नन्दर शकुन्तला विषयक प्रेम (वास्तविक न होने पर भी) 'है' ऐसा सामाजिकों को प्रतीत होने पर वे रस का स्ननुभव करने लगते हैं।
- (२) श्री शंकुक का अनुमानवाद। नैय्यायिक शंकुक भरत सूत्र के द्वितीय व्याख्याकार हैं। इनका कहना है कि भट्ट लोल्लट ने जो नट में दुष्यन्तादि के आरोप में रसास्वाद बताया है वह ठीक नहीं, क्योंकि जिस व्यक्ति में रित आदि स्थायी भाव होगा उसी को उद्भूत रित का रसास्वाद हो सकता है। जैसे जहां धुंआ होगा वहीं अपि होगी, न कि धुआँ अन्यत्र और अपि अप्त अन्यत्र। अत्वव जिनकी वास्तविक

† आरोप का अर्थ है — किसी एक वस्तु को वस्तुतः न हुई दूसरी वस्तु मान जेना जैसे दुष्यन्त के रूपधारी नट को दुष्यन्त से भिन्न जानते हुए भी दुष्यन्त मान जेना। रति है, उन दुष्यन्तादि से सामाजिक भिन्न है श्रीर जो दुष्यन्तादिक का श्रभिनय करने वाले नाटक के पात्र हैं उनसे भी वे भिन्न हैं, तब सामाजिकों को रसास्वाद किस प्रकार हो सकता है। यदि श्रारोप ज्ञान मात्र से ही रसानुभव माना जाय तो शृङ्कारादि रसों के ज्ञान मात्र से—नाम सुनने श्रीर श्रर्थ समभ लेने से ही रसानुभव होना चाहिये—सुख के नाम मात्र से सुख भी होना चाहिये पर ऐसा कभी नहीं हो सकता। इस प्रकार भट्ट लोखट के मत का खरडन करके श्री शंकुक ने सूत्र की व्याख्या यह की है कि वास्तविक रस दुष्यन्तादि में रहता है पर नट में उसका श्रनुमान कर लिया जाता है। श्रर्थात् लौकिक में चार प्रकार के ज्ञान प्रसिद्ध है—(१) सम्यक् (यथार्थ), (२) मिथ्या, (३) संशय श्रीर (४) साहश्य जैसे—

(१) सम्यक ज्ञान-देवदत्त को देवदत्त समभाना।

(२) मिथ्यो ज्ञान-जो देवदत्त है उसको देवदत्त न समभता।

(३) संशय ज्ञान-यह देवदत्त है या नहीं।

(४) साहश्य ज्ञान-यह देवदत्त के समान है।

इन लोक प्रसिद्ध चारों ज्ञानों से विलक्ष एक श्रीर भी 'वित्रतुरंग' ज्ञान है। श्रार्थात् घोड़े का चित्र देख कर 'यह घोड़ा है' ऐसा ज्ञान होना। बस इसी ज्ञान के श्रनुसार सामाजिक लोग नट को दुष्यन्त श्रादि श्रनुमान कर लेते हैं। फिर श्रनुमान किये गये नट में रित श्रादि स्थायी भाव भी श्रनुमान कर लिथे जाते हैं। यद्यपि श्रन्य विषयक श्रनुमान में सुख का श्रनुभव करने से सुख नहीं मिलता, जैसे प्रोष्म-कालिक पियक का बट-छाया के श्रनुमान द्वारा न ताप मिट सकता है श्रीर न सुख ही हो सकता है। किन्तु का व्यनाटकों के सौन्दर्य के विलक्ष प्रभाव द्वारा श्रनुमान किया गया श्रानन्द भी सहस्य सामा- जिकों की वासना के कारण श्रास्वादनीय बन जाता है। क्योंकि काव्य में विभाव, श्रनुभाव, श्रीर व्यभिचारी के संयोग से गम्य-गम्यक % भाव सम्बन्ध से श्रीर

ॐ गम्य-गम्यक भाव भी घुं त्रा त्रीर त्रिश्च को भांति ज्याप्ति सम्बन्धी ही है त्र्राय्ये जहां विभावादि हों वहां रित त्रादि स्थायी भाव भी स्रवश्य हों यह सम्बन्ध।

शिचित नट के कार्यकौशल से प्रदर्शित किये जाने के कारण विभावादि (बनावटी) होने पर भी काव्य के अनुसन्धान 🕆 बल से कृत्रिम नहीं समके जाते।

- (३) भड़ नायक का भुक्तिवाद। भरतस्त्र के तीसरे व्याख्याकार सांख्य मतानुयायी भट्ट नायक का कहना है कि श्री शंकुक के मतानुसार श्रनुमिति शान में भी चमत्कार नहीं, प्रत्यच् ज्ञान ही चमत्कार है। क्योंकि श्रन्य के श्रात्मा में स्थित ( दुष्यन्तादि के ब्रात्मा में स्थित शकुन्तला विषयक ) प्रेम जन्य ब्रानन्द का अन्य के आत्मा में (अनुकरण करने वाले नटों में और सामाजिकों के अल्मा में ) अनुमान कदापि नहीं हो सकता। यदि यह कहा जाय कि अन्य के (शकुन्तला विषयक दुष्यन्तादि के) आतमा में स्थित 'रति' की प्रतीति सामाजिकों को आत्मगतत्वेन होती है, तो उसमें अनेक दोष हैं। कहां वे धर्मात्मा यशस्वी सम्राट श्रीर कहां वर्तमानकालिक हम द्धुद्र जीव ? शकुन्तला विषयक प्रम का हमारे हृदय में उदय होना एक बार ही पाप-वृत्ति है। क्योंकि जिसे हम अपना प्रेम-पात्र बनाना चाहें उसमें हमारे प्रेम-पात्र होने की योग्यता होना भी स्नावश्यक है, केवल स्त्री होना ही पर्यात नहीं, स्त्री तो भगिनी ख्रादि भी होती हैं अतः शकुन्तलादि, सामाजिकों के प्रेम का आलम्बन कदापि नहीं हो सकतीं। श्रीर य्रालम्बन के बिना रति स्थायी का त्राविर्माव ही नहीं होता, तब रस का आध्वाद कहां ? इस प्रकार अनुमिति ज्ञान द्वारा रसास्वाद का खएडन करने के बाद मह नायक अपने मत से सूत्र की व्याख्या यह करते हैं कि सूत्र के 'संयोग' शब्द का श्रर्थ भोजय भोजक भाव सम्बन्ध श्रौर 'निष्पत्ति' का श्रर्थ मुक्ति (भोग) है। अर्थात् काव्य की क्रियाएं ही रस के उद्बोध का कारण हैं। काब्य शब्दात्मक है। शब्द के तीन व्यापार हैं - 'ग्रिमिधा, भावना, श्रीर भोग-
  - (१) 'श्रमिघा' द्वारा काव्य का श्रथं समभा जाता है।
- (२) 'भावना' का व्यापार है साधारणीकरण । इस व्यापार द्वारा किसी विशेष व्यक्ति में उद्भृत 'रित' ब्रादि स्थायी भाव, व्यक्तिगत सम्बन्ध छोड़ कर

<sup>🕆</sup> कवि के अभीष्ट अर्थ का साज्ञात् करना।

सामान्य रूप में प्रतीत होने लगते हैं। जैसे दुष्यन्त शकुन्तला के प्रेम का इन दोनों से (दुष्यन्त-शकुन्तला से) व्यक्ति-गत सम्बन्ध न रह कर सामान्य दाम्परय-प्रेम की प्रतीति होना। इस 'मावना' व्यापार द्वारा 'रित' क्रादि भाव साधारण हो जाने पर अगम्य। होना ब्रादि विरोधी ज्ञान हट जाते हैं; फल यह होता है कि वह 'मावना' सब पदार्थों को साधारण बना देती है ब्रातः उनमें किसी व्यक्ति विषेश या देशकाल ब्रादि का सम्बन्ध प्रतीत न होकर रसास्वाद का प्रतिक्ला-वरण हट जाता है।

(३) 'भोग' व्यापार द्वारा भावना के महत्व से अर्थात् अपना और परायापन दूर हो जाने पर साधारणी-कृत विभावादि से सामाजिकों को रसास्वाद होने लगता है। भोग का अर्थ है †—'सत्वोद्रेकप्रकाशानन्दसंविद्विश्वान्तः।' अर्थात् सत्वगुण के उद्रेक से प्रदुर्भूत प्रकाशरूप आनन्द का ज्ञान—आनन्द का अनुभव। और वह आनन्दानुभव वेद्य न्तर सम्पर्क शृत्य है अर्थात् अन्य सम्बन्धो ज्ञान से रिहत होता है। अत्यय यह लौकिक सुखानुभव से विलक्षण है, बस इसी भोग व्यापार द्वारा रस का आस्वाद होता है। भट्ट नायक के मत का निष्कर्ष यह है कि काव्य और नाटकों के सुनने और देखने पर तीन कार्य होते हैं—पहिले उसका अर्थ समभा जाता है, किर उसकी भावना अर्थात् वितन किया जाता है, जिसके प्रभाव से सामाजिक यह नहीं समभ पाते कि जो काव्य नाटकों में सुना और देखा जाता है वह किसी दूसरे व्यक्ति से सम्बन्ध रखता है या हमारा ही है। इसके बाद सत्वगुण के उद्रेक से रजोगुण और तमोगुण दव जाने पर आत्मचैतन्य से प्रकाशित साधारणीकृत (साधारण रूप में उपस्थित) रित आदि स्थायी भावों का सामाजिक जन आनन्दानुमव करने

<sup>†</sup> सत्वगुण, रजोगुण और तमोगुण के उद्गेक (प्राधान्य) से क्रमश:
सुख, दुःख और मोह प्रकाशित होते हैं। उद्गेक का अर्थ है अपने से भिन्न
दो गुणों, का तिरस्कार करके अपना प्रादुर्भाव करना। सत्वोद्गेक का स्वभाव
आनन्द का प्रकाश करना है और आनन्द का अनुभव 'भोग' है।

लगते हैं, वही रस है। श्रीर वह रस जन्य श्रानन्दानुभव ब्रह्म।नन्द का समीप वर्ती कहा जाता है। इनमें भेद केवल यही है कि रसास्वाद 'रित' श्रादि विषयों से मिला हुआ। रहता है श्रीर ब्रह्मानन्द विषयों से सर्वथा रहित होता है।

(४) श्रिभिनवगुप्तपादाचार्य का व्यक्तिवाद श्रीर उसका श्राचार्य मम्मट द्वाराक स्पष्टोकरण्—

नाट्यशास्त्र पर 'श्रमिनव भारती' व्याख्या के लेखक श्री श्रमिनवगुता-पादाचार्य ने उपयुक्त भट्ट लोखट, श्री शंकुक ग्रौर भट्ट नायक तीनों के मतों का खरडन करते हुए भट्ट नायक के मत की श्रालोचना। में कहा है कि स्थायी भाव ग्रौर विभावादिक में वस्तुत: व्यङ्गय-व्यञ्जक भाव सम्बन्ध है ग्रार्थात विभावादि के संयोग से व्यञ्जना नामक एक लौकिक क्रिया उत्पन्न होती है, उसी के द्वारा रस की श्रमिव्यक्ति (निष्पत्ति) होती है। भट्ट नायक ने जो भावना श्रौर भोग नाम की दो क्रियाएं मानी हैं, वे कल्पना मात्र हैं श्रन्ततः भावना श्रौर भोग का समावेश हमारे व्यङ्गय-व्यञ्जक भाव-सम्बन्ध में—ध्विन सिद्धान्त में हो जाता है—

'त्र्यंशायामि भावनायां कारणीशे ध्वननमेव निपति । भोगोऽपि लोकोत्तरो ध्वननव्यापार एव मूर्धाभिषिक्तः ॥' —ध्वन्यालोक प्र० ७०

श्री श्रमिनवगुतपादाचार्य ने कहा है कि 'रिति' श्रादि स्थायी भाव सामा-जिकों के श्रन्तः करण में वासना रहिष्ण से सूच्मतया स्थित रहते हैं, किन्तु वह

देखो कान्यप्रकाश चतुर्थ उल्लास ।

र देखो श्रभिनव भारती ए० २७४ श्रीर २७८-२८० तथा ध्वन्या-जोक ए० ६८-७०

श श्रमिनवगुसपादाचार्य, सामाजिकों से ऐसे कान्य के पाठक या श्रोता श्रौर नाटक के दर्शकों का ग्रहण करते हैं, जो नायकनायिकादि की परस्पर की हुई चेष्टाश्रों द्वारा उनके श्रेमादि का तत्काल श्रनुभव करने में दच्च हों।

र किसी व्यक्ति ने इस जन्म में या जन्मांतर में श्रपनी कान्ता श्रादि में रित

श्रव्यक्त ( श्रप्रकट ) रहते हैं—प्रवीत नहीं होते, जैसे मिट्टी के बरतन में गन्ध रहता हु श्रा भी श्रव्यक्त रहता है, किन्तु जब उसके साथ जल का संयोग होता है, तत्काल वह ( गन्ध ) प्रकट हो जाता है, उसी प्रकार मनुष्य के श्रन्तः करण में वासनात्मक श्रव्यक्त रूप से स्थित रहता हु श्रा 'रित' श्रादि स्थायी भाव ( मनोविकार ) जब काव्य का पठन या श्रवण श्रय्थवा नाटक का प्रदर्शन होता है तब व्यञ्जना ॐ के श्रलीकिक विभावन व्यापार द्वारा जायत हो जाता है ( वह जायित या उत्तेजना दृश्य काव्य—नाटकादि में शब्द श्रीर पात्रों की शारिरक चेष्टाश्रों द्वारा श्रीर श्रव्य-काव्य में केवल शब्द द्वारा होती है ) श्रीर स्थाया भाव के श्रानन्द का श्रवन्तव होने लगता है, बस वही रस की श्रिभव्यक्ति या निष्पत्ति है।

व्यञ्जना वृत्ति के जिस विभावन को अलौकिक व्यापार कहा गया है वही विभावादि में साधारणीकरण का चमल्कार है, जिसके द्वारा विभावादिकों का ( दुष्यन्त शकुन्तलादि का ) व्यक्ति-गत सम्बन्ध ( अपना और परायापन ) दूर होकर सामाजिकों में विभावाद के साथ अभिन्नता उपलब्ध होती है। निष्कर्ष यह कि इस विभावन व्यापार द्वारा अर्थात् साधारणीकरण द्वारा हो अपनी अपनी आतमा में ही स्थित रित आदि स्थायी भाव के रसास्वाद का चित्रण ( अनुभव ) होता है।

श्रादि का कभी श्रनुभव किया है, उस श्रनुभव से उसके श्रन्त:करण में एक संस्कार टरपन्न हो जाता है। उसी संस्कार को वासना कहते हैं। उस संस्कार (वासना) के कारण पूर्वानुभूत उसी के समान किसी वस्तु को कालान्तर में देखने या सुनने पर वह संस्कार जागृत हो जाता है। श्रीर उसे वैसा ही कुछ श्रनुभव होने लगता है कि मानों कान्ता श्रादि उसी प्रकार के विद्यमानहें श्रीर में उनका लाग उठा रहा हूँ। यही वासना जब विभागदि व्यक्षकों से श्रीभव्यक्त (प्रकट) होती है तब उसको रस का श्रास्वाद कहते हैं।

भट्ट नायक श्रीर श्रभिनवगुप्तपाद।चार्य

भट्ट नायक श्रीर श्रिभिनवगुतगदाचार्य के मत में भेद यह है कि रस की निष्पत्ति में साधारणीकरण का महत्व तो भट्ट नायक श्रीर श्री श्रिभिनव-गुतपदाचार्य दोनों ही मानते हैं, किन्तु भट्ट नायक उस साधारणीकरण को भावना का व्यापार बताते हैं श्रीर श्री श्रिभिनवगुतपदाचार्य उसे व्यञ्जना का व्यापार बताते हैं। यह तो हुआ। रस की निष्पत्ति विषयक विवेचन ।

#### रस का आस्वाद

रस के श्रास्वाद के विषय में श्रामिनवगुप्तपादाचार्य श्रीर मम्मटाचार्य कहते हैं कि रस का श्रास्वाद वेद्यान्तरसंपक शूर्य होता है श्रर्थात् किसो दूसरी वस्तु के सम्बन्ध-रहित होता है। श्रीर वह 'रस' स्वाकार † के समान श्रामित्र होने पर भी क्वयं भी विषय भूत श्रु होता है श्रर्थात् रस, ज्ञान-स्वरूप होने पर भी स्वयं भी प्रकाशित होता है। रस का प्राण एक मात्र चर्वणा (श्रास्वाद) ही है श्रीर चर्वणा की पूर्वापर श्रवधि विभावादिकों पर निर्भर है। एवम्भूत रस का

किस प्रकार दर्गण के सम्मुख कोई वस्तु हो उसका प्रतिविम्ब दर्गण पर पड़ता है तब (यदि उस वस्तु पर ध्यान न दिया जाय और दर्गण पर ही ध्यान दिवा जाय तो। वह प्रतिविभिन्नत आकार उस दर्गण का हो प्रतित होता है यद्यपि वह दर्गण से भिन्न (दूसरी वस्तु) है। किन्तु वह दर्मण के सामने से हटा दी जायगी तो वह प्रतिविभन्न न रहेगा। किन्तु जब तक वह वस्तु दर्गण के सामने रहेगो, वह दर्गण की सम्पत्ति और उसीका स्वरूप समभा जायगा। उसी प्रकार आत्मा का स्वरूप ज्ञान है, वह दर्गण के समान स्वच्छ है, उसमें जो वस्तु प्रतीत होती है वह दर्गण के प्रतिविभन्न की तरह उसका आकार बन जाती है अतप्त आत्मा में जबतक कोई वस्तु प्रतीत होगी, आत्मा तदाकार प्रतीत होगा इसी न्याय से रित आदि स्थायी भाव रस एवं भाव अवस्था में आत्मा के आकार से भिन्न होने पर अभिन्न प्रतीत होते हैं, अतः रस को स्वाकार के समान अभिन्न कहा गया है।

🕸 प्रश्न होता है कि 'रस' जब ज्ञान से अभिन्न है तो वह (रस)

श्रास्वाद पानक रस के समान है श्रयांत् जिस प्रकार इलायची, मिरच, शर्करा, कपूर श्रादि के मिश्रण से बने हुए विशेष पेय रस का \*\* श्रास्वाद एक विलच्चण प्रकार का हो जाता है—उसमें पृथक् पृथक् किसी वस्तु के श्रास्वाद का ज्ञान न होकर एक खास श्रास्वाद हो जाता है—उसी प्रकार स्थायी भाव की रस श्रवस्था में विभावादि का पृथक् पृथक् श्रान न होकर इन सब का एकी भूत रस कर श्रास्वाद प्राप्त होता है। वही श्रङ्कारादि रस है। वह रस श्रास्वादित होता हुआ, सन्मुख जैसा स्फ्ररण करता हुआ (प्रतीत होता हुआ) हृदय में प्रवेश करता हुआ जैसा, सब श्रङ्कों को श्रालिङ्गन करता हुआ जैसा, श्रन्य विषयों को तिरोहित करता (छिपाता) हुआ जैसा, ब्रह्मानन्द के श्रानन्द का श्रनुभव करता हुआ जैसा, श्रलीकिक चमस्कारक होता है।

'रस' कार्य श्रीर ज्ञाप्य नहीं

उपर्युक्त भरत सूत्र में विभावादि के संयोग से रस की निष्पत्ति कही गई है। श्रर्थात् विभावादि का संयोग 'कारण' श्रीर 'रस' उसका कार्य बतलाया गया है इस पर विवेचन करते हुए श्रिमनवगुत्तपादाचार्य श्रीर श्राचार्य मम्मट ने लिखा है कि वस्तुतः रस को कार्य श्रीर । वभावादिकों को उसका कारण (हेतु) नहीं कहा जा सकता क्योंकि हेतु दो प्रकार के होते हैं — कारक हेतु श्रीर ज्ञापक हेतु । किन्तु न तो रस के विभावादि कारक हेतु ही हैं श्रीर न ज्ञापक हेतु, क्योंकि विभावादिकों को कारक या ज्ञापक हेतु तो तब कहा जा सकता है जब रस कार्य हो या ज्ञाप्य। किन्तु रस न कार्य हो है श्रीर न ज्ञाप्य हो। यदि रस को कार्य साना जाय तो विभावादिकों के नाश होने पर भी वह (रस) वर्तमान रहना

विषय रूप प्रतीत न होना चाहिये, इस पर कहा गया है कि नहीं, रस, विषय रूप प्रतीत भी होता है क्योंकि स्वप्रकाश मत का सिद्धान्त यह है कि जिस प्रकार सूर्य घट, पट म्रादि मन्य वस्तुम्रों को प्रकाशित करता है, उसी प्रकार म्रापको भी स्वयं प्रकाशित करने में समर्थ है म्रतः इस सिद्धान्त के म्रानुसार रस स्वप्रकाश होने पर भी विषयीभृत होता है।

\* जोरे के जल आदि पीये जानेवाले पदार्थ का।

चाहिये ! क्योंकि लौकिक में कारण के नाश होने पर कार्य वर्तमान रहता है है जैसे घट के कारण कुम्हार श्रीर उसका दएड-चक्र श्रादि के नष्ट होने पर घट बना रहता है। किन्तु रस की स्थिति विभावादि के नष्ट होने पर नहीं रह सकती श्रतः रस को 'कार्य' नहीं कह सकते । श्रीर यदि रस को ज्ञाप्य माना जाय तो ज्ञाप्य वस्तु की भी ज्ञापक के अभाव में स्थिति रहती है। जैसे सूर्य ज्ञापक है त्रीर घट ज्ञाप्य, सूर्य के न रहने पर भी घट की स्थिति रहती है, किन्तु विभावादि के बिना रस का वर्तमान रहना संभव नहीं, ख्रतः रस को ज्ञाप्य भी नहीं कह सकते । यदि यह कहा जाय कि कारक और ज्ञापक से भिन्न अन्यत्र ऐसा कहां िदेखा जाता है, तो इसका उत्तर यही है कि 'कहीं' नहीं बस यही तो रस में श्रलौकिकता है। श्रतः यह रस का भूषण है, न कि दूषण । श्रच्छा, तो फिर प्रश्न होता है कि रस को कार्य नहीं मानते हो तो भरत सूत्र में विभावादि (कारण) द्वारा रस (कार्य) की उल्पत्ति क्यों कही गई है, उसका क्या समाघान है ? इसका उत्तर यह है कि यद्यपि रस सूच्म स्थायी रूप से निस्य है—नित्य वस्तु की वास्तव उत्पत्ति नहीं, किन्तु चर्वणा ( ग्रास्वाद ) की उत्पत्ति के साथ रस उत्पन्न हुन्ना सा ख्रौर उस ( चर्वणा ) के नष्ट होने के साथ वह ( रस ) नष्ट हुआ सा जात होता है अतः चर्वणा की उत्पत्ति को लेकर रस की उत्पति लोक ब्यवहार में जो कही जाती है, वह श्रीपचारिक है। इस परिस्थित में यदि रस को कार्य कहना चाहो तो कह सकते हो । श्रीर इसी प्रकार लोक-प्रसिद्ध प्रत्यचादि र ज्ञान मित योगी का ज्ञान एवं परिष्क्व योगी का ज्ञान इन तीनों ही हानों से विलद्धाण रस सहृदयों का ज्ञान है अर्थात् रस अलौकिक ज्ञान का विषय है, इस अवस्था में यदि रस को ज्ञाप्य भी कहना चाहो तो कह सकते हो। किन्तु रस को इस परिस्थिति में भी - यदि ज्ञाप्य माना जाय तो भी वह निर्वि-कलपक श्रीर सविकलपक दोनों ही ज्ञानों का विषय नहीं कहा जा सकता।

१ किसी वस्तु का धर्म किसी सम्बन्ध से दूसरी वस्तु में प्रतीत होना ही श्रीपचारिक ज्ञान कहा जाता है।

२ संसार में तीन प्रकार के ज्ञान प्रसिद्ध हैं-

क्योंकि रस का ज्ञान विभावादिकों के ज्ञान से उत्पन्न होता है श्रीर विभावादिकों का ज्ञान स्वयं विशेष वस्तु विषयक होता है, यहां तक कि उनकी विशेषता से ही, श्रांगार, हास्य, करुण श्रादि विशेष रसों का ज्ञान होता है श्रत: एवंभूत संविकल्पक ज्ञान को निर्विकल्पक ज्ञान भी नहीं कहा जा सकता है। श्रीर चर्षणा (श्रास्वाद) के समय श्रजीकिक श्रानन्दमय वह (रस) श्रपने संवेदन (स्वप्रकाशस्त्र) मात्र से स्वयं प्रत्यन्त होता है उस समय श्रन्य ज्ञान का श्रमाव होने के कारण रस को सविकल्पक ज्ञान का विषय भी नहीं कहा जा सकता ? श्रच्छा, तो प्रश्न होता है कि रस-ज्ञान है क्या ? इसका उत्तर यह है कि रस का ज्ञान, निर्विकल्पक श्रीर सविकल्पक उभय ज्ञान का श्रमाव रूप श्रीर उभयात्मक (दोनों प्रकार के ज्ञान रूप) है श्रयोत् रस विशेष ज्ञान स्वरूप से स्वयं प्रकाश होता है। इस श्रंश में वह निर्विकल्पक ज्ञान है। श्रीर विभावादिकों को जो विभावत्व श्रादि रूप से प्रतीति होती है, उस श्रंश में वह सविकल्पक भी है। निष्कर्ष यह है कि रस निर्विकल्पक श्रीर सविकल्पक दोनों ज्ञानों से विलच्चण श्रीर दोनों ज्ञानों के समान भी है। श्रत: पूर्वोक्त कार्य श्रीर ज्ञात्य की विलच्चणता के समान इसके द्वारा भी रस की श्रलौकिकता सिद्ध होती है।

- १ लोक प्रसिद्ध प्रत्यचादि ज्ञान ।
- २ मित योगी का ज्ञान जिसमें परम्पर जगत और ईश्वर में भेद प्रतीत होता है अर्थात् ध्यान-जनित सविकत्य समाधि-जन्य ज्ञान
- ३ परिपक्क योगी का ज्ञान जिसमें किसी वाह्य वस्तु का सम्पर्क न रहकर केवल स्वस्वरूप श्रात्म मात्र विषयक निर्विकरण समाधिजन्य ज्ञान ।
- १ जिसमें घट, पट श्रादि किसी वन्तु की प्रतीति न हो उसे निर्विकत्पक ज्ञान कहते हैं श्रीर योग शास्त्र में हमी ज्ञान को 'श्रसंप्रज्ञात समाधि' कहा गया है। इस समाधि में किसी विषय का श्राभास नहीं होता, केवल ब्रह्मानन्द में लोन हो जाना ही इसका स्वरूप है।
- र जिसमें घट, पट श्रादि वातुश्रों की प्रतीति होती है उसे सविकल्पक ज्ञान कहते हैं। इसी ज्ञान को योग शास्त्र में 'संप्रज्ञात समाधि' कहा गया है, इसमें ज्ञाता श्रीर ज्ञेय का पृथक पृथक श्रनुसंधान रहता है।

#### परिडतराज का मत

परिडतराज जगनाथ ने अभिनवगुप्ताचार्थ और मम्मट के मत को उद्भृत करके फिर अपना यह मत बताया है कि वास्तव में तो तैत्तरीय उपनिषद् की—

'रसो वै सः । रसं होवायं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवति'।
इन श्रुतियों के अनुसार रित आदि से युक्त और आवरण-रिहत चैतन्य का
हो नाम रस है। और चैतन्य के आवरण का निवृत्त हो जाना अर्थात्
उसका अज्ञान हट जाना ही रस की चर्वणा अर्थात् आस्वाद है। अथवा अन्तः
करण की वृत्ति का आनन्दमय हो जाना ही चर्वणा है। यह परब्रह्म के आस्वाद
रूप समाधि से विलवण है, क्योंकि रस-जन्य आत्मानन्द आलम्बनविभावादि
सांसारिक विषयों से युक्त है और समाधि-जन्य आत्मानन्द में विषय का अभाव
है। रस का आस्वाद काव्य के व्यापार-व्यञ्जना द्वारा उत्पन्न होता है। यदि
यह कहा जाय कि इन रसास्वाद में सुख की प्रतीति होने में क्या प्रमाण ? तो
हम कहते हैं कि समाधि-जन्य सुख के भान होने में भी क्या प्रमाण है ? दोनों
ही प्रक्ष समान हैं। यदि यह कहो कि समाधि जन्य आनन्द के विषय में—

'सुखमात्यन्तिकं यत्तद् बुद्धित्राह्यमतीन्द्रियम्' † ।

यह श्री भगवद्गीता का प्रमास है तो परिडतराज कहते हैं कि रस के ब्रानन्द के लिये भी उपर्युक्त श्रुति प्रमास है, जैसा कि उनमें कहा गया है—'यह ब्रास्मा रस रूप है। रस की प्राप्त होकर ही यह ब्रानन्द रूप बनता है'। ब्रौर श्रुति-प्रमास के ब्रातिरिक्त सहदयजनों का ब्रानुभव रूप प्रस्यन्त-प्रमास भी है—रस के ब्रास्वादन में जो ब्रानीकिक ब्रानिन्द है, उसके विषय में सहदय जैनों से पृष्ठि-येगा, वे क्या कहते हैं।

विश्वनाथ का मत

विश्वनाथ ने भी साहित्यद्र्षण में रस का बहुत विवेचन किया है, पर वह
अधिकांश में काव्यप्रकाश पर अवलम्बित है, अत: उसे पृथक् दिखलाना केवल

<sup>†</sup> समाधि-जन्य श्रानन्द बुद्धि-प्राह्य है वह इन्द्रियों से नहीं जाना जा सकता है।

विस्तार करना है। हाँ, इन्होंने रस की परिभाषा में 'ब्यक्त' शब्द का प्रयोग काव्यप्रकाशोक्त—'व्यक्तः सतैः विभावाद्यः' के अनुसार करके विभावादि द्वारा रस व्यक्त होना उस प्रकार बतलाया है— जैसे दूध का दही के रूप में परिणत हो जाना (बदल जाना)। वे 'ब्यक्त' का अर्थ प्रकाशित होना इसलिये नहीं स्वीकार करते कि 'प्रकाशित तो वही वस्तु हो सकती है जो पहिले से वर्तमान हो—जैसे पहिले से रक्खा हुआ घट दीपक से प्रकाशित हो जाता है, किन्तु 'रस' जब कि विभावनादि की भावना के पूर्व होता हो नहीं तो न हुई वस्तु किस प्रकार प्रकाशित होगी ? इसमें विश्वनाथ ने अभिनवगुसपादाचार्य के—

'रसाः प्रतीयन्त इतित्रोदनं पचतीति वद् व्यवहारः'।

—ध्वन्यालोक पृ० ६३

इस वाक्य का प्रमाण दिया है कि 'रस प्रतीत होते हैं' यह कहना उसी प्रकार का है, जैसा 'भात पकाते हैं' कहा जाता है, प्रथात चावलों के पक जाने के वाद ही भात संज्ञा होती है—पकने के पूर्व नहीं, पर व्यवहार में लोग कहते हैं, भात पकाते हैं, इसी प्रकार रस भी प्रतीति से ही निष्यन्न होते हैं, रस प्रतीयमान (प्रतीत होने वाले) ही होते हैं—प्रतीति के पूर्व रस नहीं होते किन्तु ऐसा कहना भी पूर्वोक्त 'भात पकाते हैं' के समान है।

पूर्वोक्त व्याख्यात्रों का निष्कर्ष

यह तो सभी व्याख्याकारों को स्वीवकार है कि रस का श्रास्वाद रित श्रादि चित्त की वृत्तियों में (स्थायी भावों में) रहता है श्रीर वह विभावादिकों द्वारा निष्णन्न होता है किन्तु यहा प्रश्न यह उपस्थित होता है, कि वे रित श्रादि भाव पाठकों श्रयवा दर्शकों के दृदय में किस प्रकार श्रास्वाद की विषयी श्रवस्था को बनाते हैं; दूसरे शब्दों में वे रित श्रादि चित्त वृत्तियां—जिनमें रित की स्थिति है—किस की हैं—काव्य में विर्णित (श्रयवा नाट्य के श्रनुकार्य) दुष्यन्त शकुन्तला श्रादि की हैं श्रयवा सामाजिकों की ? (काव्य के श्रोता श्रयवा नाटक के दर्शकों की ?) श्रीर यदि वे दुष्यन्तादि की हैं तो नट को उनका श्रमिनय करते हुए देख कर सामाजिकों को उनके द्वारा किस प्रकार श्रानन्द प्राप्त हो

सकता है ? इन्हीं प्रश्नों के उत्तर में पूर्वोक्त ब्याख्याकारों के विभिन्न मत हैं जिनका निष्कर्ष यह है—

- (१) भट्ट लोछट का मत है कि वास्तांवक रित ग्रादि चित्त वृत्तियां काव्य में वर्णित दुष्यन्तादि में ही रहती हैं, पर सामाजिक उन चित्त वृत्तियों का नट पर ग्रारोप कर लेते हैं—ग्रीर उन ग्रारोपित चित्त वृत्तियों के ज्ञान से सामाजिकों को ग्रानन्द प्राप्त होता है।
- (२) श्रं शंकुक का मत है कि दुष्यन्तादि की उन चित्त वृत्तियों का नट में श्रनुमान किया जाता है श्रौर उसी में श्रानन्द प्राप्त होता है।
- (३) मह नायक का मत है कि किसी भी कान्य के अवस अयस अधिनय के देखने पर तीन कार्य होते हैं। प्रथम उसका अर्थ समभा जाता है फिर उसकी भावना की जाती है अर्थात् अनुसन्धान (चिन्तन) किया जाता है, जिसके प्रभाव से कान्य में सुनी हुई और अभिनय में देखी हुई वस्तुओं में हम अपना और परायापन नहीं समभ सकते, उसके बाद आत्म-चैतन्य के प्रकाशित साधारण रूप में उपस्थित रित आदि चित्त वृत्तियों के अनुभव का आनन्द प्राप्त करते हैं, यह जो भोग न्यापार है वही रस है।
- (४) श्राभनवगुत्तपादाचार्य श्रीर मम्मटाचार्य का मत है कि विभाव, श्रमुभाव श्रीर व्यभिचारी भावों के द्वारा एक श्रलौकिक किया—जिसको विभावन कहते हैं, उत्पन्न होतो है जो कि व्यञ्जना का व्यापार है—उसके द्वारा श्रयवा विभावादिकों के श्रास्वादन के प्रभाव द्वारा ही हमारे श्रात्म चैतन्य का श्रावरण —श्रज्ञान रूप परदा—हट जाता है। उसके बाद हमारे हृदय में वासना रूप से रहने वाले रित श्रादि का उस श्रात्मचैतन्य द्वारा प्रकाश होता है। उसी श्रानन्द रूप श्रात्म-चैतन्य युक्त उन रित भावों का श्रानन्दानुभव रस है। ताल्पर्य यह है कि श्रात्मानन्द युक्त सामाजिकों के हृदय में वासना रूप से रहने वाले रित श्रादि का श्रन्भव ही रस है।
- (५) पिंडतराज जगन्नाथ श्रीर श्रिमनवगुप्तपादाचार्य एवं मम्मट के मत में केवल यहीं मेद है कि श्रिमिनवगुप्तपाद श्रीर मम्मट श्रज्ञान रूप श्रावरण

रहित चैतन्य से युक्त रित न्नादि स्थायी भाव को रस बताते हैं। श्रीर पण्डित-राज रित श्रादि संयुक्त त्रावरण-रित चैतन्य को रस बताते हैं। श्रयांत् श्रमिनवगुप्तपाद श्रीर मम्मट के मत में रस की श्रमिन्यिक्त में 'चैतन्य' विशेषण (गौण) श्रीर रित न्नादि विशेष्य (मुख्य) है श्रीर पण्डितराज के मत में रित श्रादि विशेषण (गौण) श्रीर 'चैतन्य' विशेष्य (मुख्य) है। पण्डितराज का कहना है कि रस का अनुभव श्रात्मानन्द रूप ही है, भेद केवल यही है कि रस-जन्य श्रानन्द रित श्रादि भावों से परिच्छिन्न होकर प्रतीत होता है श्रीर समाधि-जन्य श्रानन्द श्रपरिच्छिन्न। बस भरत सूत्र की विभिन्न व्याख्याओं का यही निष्कर्ष है।

विभाव, श्रमुभाव, श्रादि प्रत्येक स्वतन्त्र रस-व्यक्षकं नहीं

रस के विषय में श्रिभिनवगुतपादाचार्य ने श्रन्य विद्वानों के भी कुछ मत दिखलाये हैं—जिनकी स्पष्टता पिएडतराज जगन्नाथ ने (रसगङ्गा० पृ० २८) इस प्रकार की है कि कुछ विद्वानों का मत है कि नट (विभाव) को श्रिभिनय करता हुआ देख कर, उसका बार बार चिन्तन करने पर श्रानन्द होता है श्रतः रित श्रादि स्थायी भावों के जो श्रालम्बन-विभाव हैं, वही रस है—'भाव्यमानो विभाव एव रसः इति'। दूसरे लोग कहते हैं कि नट द्वारा शकुन्तला श्रादि के रूप में की हुई शारीरिक चेष्टाश्रों का बार-बार चिन्तन करने में श्रर्थात् श्रनुभावों द्वारा श्रानन्द प्राप्त होता है श्रतः श्रनुभाव ही रस है—'श्रनुभाव-स्तथा तथा इतीतरे'। कोई कहता है कि रस के श्रालम्बन विभाव की चित्त- हित्यां श्रर्थात् व्यभिचारी भाव ही रस रूप में परिखत होते हैं श्रतः वही रस है—

व्यभिचार्येव तथा तथा परिएमित इति केचित्'

बहुत से कहते हैं कि किसी नाटक में नट के रूप-लावएय और वेषभूषा एवं सुन्दर दृश्य (सीनरी) आदि विभावों द्वारा, किसी में नटों के मनोमोहक अभिनयों (कटाच, भूचेपादि चेष्टाओं) अर्थात् अनुभावों द्वारा और किसी में उनके भनोभावों के विश्लेषण अर्थात् व्यभिचारी भावों द्वारा आनन्द प्राप्त होता है अतः विभाव, अनुभाव और व्यभिचारी इन तीनों में जिसमें चमस्कार हो वही रस है—

त्रिषु य एव चमत्कारी स एव रसोऽन्यथा त्रयोरिप न इति बहवः'। किन्तु ये सभी मत सर्वथा अग्राह्य हैं, क्योंकि विभाव, अनुभाव और व्यभिचारी इन तीनों में से केवल एक अर्थात केवल विभाव. या केवल अनुभाव अथवा केवल व्यभिचारी द्वारा रस की अभिव्यक्ति कदापि नहीं हो सकती। बात यह है कि इन तीनों की किसी भी एक रस में एकान्तिक स्थिति नहीं अर्थात् ये एक खास रस के नियत नहीं हैं -- जो एक रस में होते हैं, वही दूसरे रस में भी हो सकते हैं। जैसे सिंह अपादिक हिंसक जीव भयानक रस के अपालम्बन विभाव होते हैं, वही (सिंह अशिद) वीर और रद्र रन में भी आलम्बन हो सकते हैं, क्यों कि कायर पुरुष के लिये वह जिस प्रकार भय के आलम्बन हैं, उसी प्रकार हड़-चित्त वीर पुरुष के लिये उत्साह श्रीर कोध के श्रालम्बन भी हो सकते हैं। एवं अश्रुपातादि जैसे शङ्कार रस में अनुभाव हो सकते हैं, उसी तरह वहीं करुए श्रौर भयानक में भी श्रनुभाव हो सकते हैं, क्योंकि श्रश्रु प्रेम से भी त्रौर शोक तथा भय से भी उत्पन्न हो सकते हैं। चिन्ता ग्रादि चित्त-वृत्तियां व्यभिचारी माव जिस प्रकार शृङ्कार रस के स्थायी 'रति' की पुष्टि करते हैं, उसी प्रकार वह करुण, भयानक आदि रसों में शोक, भय आदि की पृष्टि भी करते हैं, ऐसी अवस्था में केवल एक के द्वारा रस किस प्रकार ध्वानित हो सकता है। अतएव सिद्ध होता है कि विभाव, अनुभाव और व्यमिचारी स्वतन्त्र रूप में रस रूप अथवा रस के उत्पादक नहीं हो सकते।

श्राच्छा, श्रव यहां यह प्रक्ष उपस्थित हो सकता है कि जब विभाव श्रमुभाव श्रोर सञ्चारी इन तीन के समूह द्वारा ही रस की निष्पत्ति है—िकसी एक द्वारा नहीं तो, कहीं केवल एक विभाव ही होता है कहीं केवल श्रमुभाव ही होते हैं तथा कहीं केवल व्यभिचारी ही होते हैं श्रोर कहीं इन तीनों में दो ही होते हैं, किन्तु ऐसे काव्यों में भी रस की स्थित स्वीकार की जाती है, वह क्यों ? इसका उत्तर यह है कि जहां विभावादि तीनों में एक ही स्पष्ट प्रतीत होता है, वहां वह

अपने व्यञ्जनीय रस का ऐसा असाधारण संबन्धा होता है, जो अन्य किसी दूमरे रस की उपस्थित नहीं होने देता अतः उसके द्वारा शेष दोनों का आदोप हो जाता है अर्थात् वह एक अपने व्यंजनीय रस के अनुकृत शेष दोनों भावों का बोध करा देता है, तब इन तीनों के समूह से ही वहां रस व्यक्त होत है—न कि एक के द्वारा जैसे

'वियदिलमितनाम्बुगर्भमेधं मधुकरकोिकलकू जितेदिशांशीः। धरिणरिभनवाङ्कराङ्कटङ्का प्रणतिपरे दियते प्रसीद मुखे'॥

यहां केवल मानिनी नायिका आलम्बन और वर्षा-कालिक उद्दीपन विभावों का वर्णन है—अनुभाव और संचारी नहीं किन्तु मानिनी नायिका विश्वलम्भ शृङ्कार का आसाधारण आलम्बन विभाव है—वह किसी दूसरे रस की प्रतीति नहीं होने देता अतएव इस विभाव के कारण आंगों का वैवर्ण आहि अनुभाव और चिन्ता आदि व्यभिचारियों का स्वयं आचिप हो जाता है। फिर इन तीनों ही के समूह से रित स्थायी भाव यहां विथोग-शृङ्कार रस के रूप में व्यक्त होता है।

विभावादि तीनों का समूह भी रस-व्यक्षक नहीं

यद्यि कुछ लोगों का यह मत है कि विभाव, श्रनुभाव श्रौर व्यभिषारी भाव इन तीनों का समूह रस है—

\* मानिनी नायिका के प्रति सखी की उक्ति है—हे सुग्धे, देख तो यह कैसा रम श्रीय कामोदीपक समय है गगनमण्डल अमर पुझ जैसे श्याम सजल मेवों से आव्छादित है। दशों दिशाएं मधुकरों को गुझार और कोकिलों की कूज से मुखरित हो रही हैं। पृथ्वी नवीन अंकुरों से व्याप्त है अतएव अब मान छोड़ कर बार बार प्रणाम करते हुए प्रिय पर तू प्रसन्न हो। निष्कर्ष यह कि जहां दृष्टिपात किया जाय वहीं उद्दीपन सामित्रयां हैं ऐसे समय तेरा मान क्थिर रहना नितानत असम्भव है अतएव यह बड़ा अव्छा अवसर है—तेरा प्रणायी तुमे पाद-यतन से प्रसन्न कर रहा है यदि अब तू इस अवसर पर प्रसन्न म होगों तो यह अवसर निकल जाने पर सम्भव है तूरवर्ण अक्डित होकर प्रियनम से मिलने का यत करे।

# 'विभावादयस्रयः समुदिता रसाः इति कतिपये',।

-रसगं० पृ० २८

किन्तु केवल इन तीनों के समूह को भी रस नहीं कहा जा सकता क्योंकि रस श्रवस्था को रित श्रादि स्थायो भाव ही प्राप्त हो सकते हैं—विभावादि तीनों का समूह तो केवल स्थायी भाव को रस रूप में व्यक्त करने वाला है।

### स्थायी श्रीर व्यभिचारी भावों का भेद

यद्यपि 'रिति' श्रादि ६ स्थायी भाव भी चित्त-चृत्तियां ही हैं, रित श्रादि भी श्रयने-श्रयने रस में ही स्थायी संज्ञा को प्राप्त होते हैं, जैसे शृङ्कार में रित, हात्य में हास, करुण में शोक, रीद्र, में कोघ, बीर में उत्साह, भयानक में भय, बीमत्स में जुगुप्सा, श्रद्धुत में विस्भय श्रीर शान्त में निवेद ये श्रादि से श्रन्त तक उर्त-मान रहते हैं। किन्तु जब ये श्रयने रस से श्रन्यत्र किसी दूसरे रस में होते हैं, तो वहां ये स्थायी नहीं रह कर उत्पन्न श्रीर विलीन होते रहते हैं श्रतण्व वडां यह भी व्यभिचारी हो जाते हैं। जैसे शृङ्कार रस में 'रिति' श्रन्त तक बना रहता है श्रतः वहाँ यह स्थायी माना गया है किन्तु हास (जो कि हास्य रस में स्थायी होता है) शृङ्कार श्रीर वीर रस में उत्पन्न श्रीर विलीन होता रहता है श्रतण्व वहां वह व्यभिचारी हो जाता है। इसी प्रकार कोघ, जुगुप्सा श्रीर उत्साह श्रादि कमशः रोद्र, बीमत्स श्रीर वीर में स्थायां होने पर भी वीर, शान्त श्रीर रीद्र, में कमशः व्यभिचारी हो जाते हैं।

श्रव यहां यह प्रश्न हो सकता है कि जब 'रित' श्रादि भाव भी चित्त-वृत्तियां हैं श्रीर यह भी श्रान्य रसों में व्यभिचारी की श्रवस्था को प्राप्त हो जाते हैं, तो फिर रित श्रादि स्थायी भावों को ही रस श्रवस्था का प्राप्त होना क्यों माना गया, निवेंद \* श्रादि श्रान्य भावों को (जिनको व्यभिचारी भाव माना गया है ) क्यों नहीं ? इसका समाधान यह है कि चित्त वृत्तियां तो श्रसंख्य हैं किन्तु साहित्य-शास्त्र में उल्लेखनीय ४२ ही मानी गई हैं (यद सात्विक भावों को सम्मिलित

<sup>#</sup> वैराग्य से उत्पन्न निर्वेद स्थायी होता है श्रौर इष्ट-वियोगादि जन्य निर्वेद व्यभिचारी |

कर लिया जाय तो ४६ या ५०) जिनमें ३३ चित्त बृत्तियां ऐसी हैं जो किसी एक रस में आदि से अन्त तक नियत रूप से स्थिर नहीं रह सकती—सभी रसों में यथा अवसर—प्रसंगानुसार कभी कोई कभी कोई समुद्र की तरंगों के समान सञ्चार करती और लुत होती रहती हैं अतएव उनको व्यभिचारी भाव माना गया है, वे अपने एक एक रस में नियम से एक एक, आदि से अन्त तक स्थर रूप से प्रतीत होती रहती हैं। यदि यह कहा जाय कि चित्त-वृत्तियां तो सभी तक्काल नष्ट हो जाने वाले पदार्थ हैं इनका स्थिर रहना बड़ा दुर्लभ है, यदि इनको वासना रूप से स्थिर माना जाय तो जिन चित्त-वृत्तियों को व्यभिचारी भाव संज्ञा है, वे भी वासना रूप से तो अन्तः करण में विद्यमान रहती ही हैं फिर स्थायो भाव और व्यभिचारी भाव में भेद हो क्या १ इसका उत्तर यह है कि वासना रूप स्थायो भावों का बार-बार अभिव्यक्त होना और दूसरे मानों से नष्ट न होना ही यहां स्थिर या स्थायी पद का अर्थ है। क्योंकि वे अपने किसी विरोधी भाव से अथवा अपने अनुकूल किसी भाव से तिरोधान ( छिप ) नहीं हो सकते। कहा है—

# 'विरुद्धा अविरुद्धा वा यं तिरोधातुमत्तम्ः॥ <mark>श्रानन्दङ्कुरकन्दोसौ भावः स्थायी पदास्पदम्'।</mark>

—काब्यप्रदीप

किन्तु न्यभिचारी भाव अपने अनुकूल भाव से इस प्रकार नष्ट हो जाते हैं जैसे सूर्य के प्रकाश से अन्य प्रकाश और विरुद्ध भाव से इस प्रकार नष्ट हो जाते हैं जैसे जल से अप्रिम । पर स्थायी भाव इस प्रकार किसी भाव से नष्ट नहीं होते । स्थायी भाव लवणाकर (चार सद्ध ) के समान है जैसे लवणाकर में खट्टी, मीठी चपरी जो वस्तु गिरती हैं वह सभी लवण बन जाती हैं, इसी प्रकार स्थायी भाव में सभी न्यभिचारी-भाव अनुकूल हों या प्रतिकूल स्थायी भाव के तद्भूप बन जाते हैं । इसी लिए स्थायी भावों को राजा के तुल्य और अन्य भावों को साधारण-जनता के समान माना गया है—

# 'यथा नराणां नृपतिः शिष्याणां च यथा गुरुः। एवं हि सर्वभावानां भावः स्थायी महानिह'।।

—नाट्यशास्त्र ७।१२

स्रतएव 'रित' स्रादि स्थायी भाव ही पूर्वोक्त विभावादि के संयोग से रस स्रवस्था को प्राप्त हो सकते हैं, न कि व्यभिचारी भाव।

'रस' वाच्य नहीं व्यङ्गच है

इस विवेचन द्वारा स्पष्ट है कि शृङ्कारादि रस वाच्य नहीं, स्रर्थात् शृङ्कार स्त्रादि राज्दों के कथन मात्र से स्रथवा रस-वाचक शब्दों का स्रर्थ समभाने मात्र से स्त्रानन्द प्राप्त नहीं हो सकता। यदि रस के नाम मात्र से ही स्नानन्द प्राप्त होना संभव होता तो कि या नाट्यकार द्वारा स्त्रपनी कृति पर यह विज्ञित करने पर कि इसमें स्त्रमुक रस है स्नानन्द होना चाहिये था पर ऐसा नहीं होता, जब तक कि उस कृति में रसोद्बोधक उपयुक्त सामाग्रियां (विभावादि) न हों। स्रत-एव सिद्ध हुन्ना कि 'रस' विभावादि द्वारा प्रतीत होने वाला व्यंग्यार्थ है। व्यंग्यार्थ वाच्य नहीं होता किन्तु ध्वनि द्वारा ध्वनित होता है। व्यंग्यार्थ स्त्रोर ध्वनि क्या वस्तु हैं इसको स्पष्टता ध्वनि सम्प्रदाय के प्रकरण में की जायगी।

### रसों की संख्या

रसों की संख्या में भी साहित्याचार्यों का कुछ मतभेद है। रस सम्प्रदाय के प्रवर्तक श्री भरतमुनि ने यद्यपि प्रारम्भ में—

'श्टङ्गारहास्यकरुणा रौद्रवीरभयानकाः। बीभत्साद्भतसंज्ञौ चेत्यष्टौ नाट्ये रसाः स्मृताः'॥

नाष्ट्राश् ६।१६।

इस कारिका में शृङ्गार, हास्य, करुण, रौद्र, बोर, भयानक, बीमत्स श्रौर श्रद्भुत ये श्राठ रस नाट्योपयोगी बतलाये हैं। पर इनके निरूपण के पश्चात्— "अत शान्तो नाम " । मोक्षाध्यात्मसमुत्थ "शान्त रसो नाम

सम्भवति । ""एवं नवरसा दृष्टा नाट्य हैर्लन्यान्विताः।"

( नाट्यशास्त्र पृ० ३२४-३३ गायकवाड संस्क०)

इन सूत्र श्रीर कारिका श्रों में शान्त रस का भी निरूपण किया है। केवल यहीं नहीं, उन्होंने शान्त रस से ही रांति आदि अन्य सभी भावों की उत्पश्चि श्रीर शान्त में ही सबका लय स्वीकार किया है—

'स्वंस्वं निमित्तयासाद्य शान्ताङ्कावः प्रवर्तते । पुनर्निमित्तापायेच शान्त एवोपलीयते ।' ( नाष्ट्यशास्त्र ६।१०८ )

त्रौर इसकी व्याख्या में श्री त्रिभनवगुप्तपादाचार्य ने कहा है— 'तत्वज्ञानं तु सकलभावान्तरभित्तिस्थानोयं सर्वस्थायिभ्भः स्थियतमं'—

( श्रभिनवभारती पृ॰ ३३७ )

यों तो भरत मुनि ने सर्व प्रथम चार रस ही माने हैं, शृङ्कार, रौद्र, वीर श्रीर बीभत्स श्रीर इन्हों से शेष चार रसों का प्रादुर्भाव बतलाया है—शृङ्कार से हास्य, रौद्र से करुण, वीर से श्रद्भुत श्रीर बीभत्स से भयानक। उसके बाद रस निरूपण करते हुए श्रन्त में शान्त की ही प्रधानता स्वीकार की है। श्रामपुराण में शृङ्कार रस से ही श्रन्य रसों की उत्पत्ति मानी गई है। वहां इस विषय में कहा गया है कि वेदान्तों में जिसे श्रद्धार, श्रज, चैतन्य, स्वपकाशादि ईश्वर परब्रह्म कहा गया है, वह स्वतः सिद्ध श्रानन्दमय है श्रथवा उसमें श्रानन्द विद्यमान है, वह श्रानन्द किसी समय प्रकट हो जाया करता है, उस श्रानन्द की जो श्रामञ्यक्ति है, वह चैतन्य चमत्कार श्रथवा रस है। उस श्रानन्द का प्रथम विकार श्रद्धार है, श्रद्धार से श्राममान उत्पन्न होता है जो त्रैलोक्य में ज्यास है। उसी श्राममान से रित (प्रम या श्रतुराग) उत्पन्न होती है, वही रित व्यमिचारी श्रादि से पुष्ट होकर शृङ्कार रस कही जाती है। श्रीर रित के हास्यादिक भेद हैं श्र्यांत् रित, सत्वादि गुणों के विस्तार से राग, तीच्णता, गर्व सङ्कोच इन चार रूपों में परिणत होती है—राग से शृङ्कार, तीच्णता से रीद्र, गर्व से वीर श्रीर सङ्कोच से बीमत्स रस की उत्पत्ति है। फिर

शृङ्गार से हास्य, रौद्र से करुण, बीर से श्रद्भुत और व मत्स से भयानक रस उत्पन्न होता हैं श्रौर रित के श्रभाव से शान्त रस की उत्पत्ति है।

नाट्यशास्त्र और श्रमिपुराण के पश्चात् उपलब्ध ग्रन्थों में भामह श्रीर दएडा ने इस विषय पर विशेष विवेचन नहीं किया है—रसवद् श्रलङ्कार प्रकरण में रसों का नामोल्लेख मात्र किया है। इसके बाद उस विषयक विवेचन हम को रुद्ध के काव्यालङ्कार में मिलता है। रुद्ध ने प्राचीनों के नव रसों के श्राविरिक्त एक 'प्रयान' नामक रस बतलाया है जिसका स्थायी वह स्नेह बतलाता है। कुछ विद्वानों ने, वात्सस्य, लौल्य, भिक्त, श्रद्धा श्रादि स्वतन्त्र रस माने हैं किन्तु साहित्य के प्रांसद्ध श्राचार्यों ने इन को पृथक रस स्वीकार नहीं किया—किन्तु प्राचीनों के निरूपित नी रसों के श्रन्तर्गत ही इन सब को वतलाया है श्रीर प्राय: सभी साहित्याचार्यों ने नी रस ही माने हैं। कुछ श्राचार्यों ने श्रुङ्कार रस को ही प्रधान माना है। श्री भोजराज ने श्रावपुराण का श्रनुसरण करते हुए श्रपने 'श्रङ्कारमङ्गाश' में तो यहां तक कहा है श्रङ्कार ही एक मात्र रस है, वीर श्रद्धात श्रादि में रस शब्द का प्रयोग केवल गतानुगतिक—श्रन्ध परम्परा से किया जाता है—

'श्रङ्गारवीरकरुणाद्भृतरौद्रहास्य वीभत्सवत्सलभयानकशान्तनाम्नः। ज्ञाम्नासिषुर्दशरसान्सुधियो वयं तु श्रङ्गारमेव रसदाद्रसमामनामः'॥ 'वीराद्भतादिषु च येह रसप्रसिद्धिः सिद्धा क्रतोऽपि वटपच्चवदाविभाति। लोके गतानुगतिकत्ववशादुपेता— मेतां निवर्तयितुमेष परिश्रमोनः॥

-श्ङारप्रकाश प्रथम प्रकाश ६,७

इसी प्रकार महाकवि भवभूति ने उत्तररामचरित के—

'एको रसः करुणएव निमित्तभेदा-द्वित्रः पृथक्ष्यगित श्रयते निवातीन्, आवर्तवुद्वुद्तरङ्गमयान्विकारा-

नम्भो तथा सिल जमेविह तत्समस्तम्।' ३।४७ इस पद्य में करुण रस को ही अन्य सारे रसों का मूल तत्व माना है। यद्यि उत्तररामचिरत के टीकाकार श्री वीरराधव ने इसकी स्पष्टता में कहा है कि करुण को प्रधान इसिलेंगे माना गया है कि वह रागी (अमी) श्रीर विरागी (विरक्त) सभी के लिये साधारण है—श्रुङ्कार रस में यह महत्व नहीं वह वेवल रागी जनों को ही स्रानन्दपद हो सकता है। किन्तु महाराज भोज स्रीर भवभूति श्रादि का यह विवेचन स्रपने स्रामित रस का महत्व प्रदर्शित करना मात्र है। यद्यपि रस सम्प्रदाय के प्रधानाचार्य श्री भरत के नाध्यशास्त्र स्रीर स्रामुराण में शान्त स्रीर श्रङ्कार से स्रन्य रसों की उत्पत्ति मानी गई है। किन्तु स्राश्चर्य है कि रस सम्प्रदाय के प्रधान प्रतिनिधि ध्वनिकार स्रीर श्राचार्य मम्मट स्रादि महान् साहित्याचार्यों द्वारा इस विषय में विशेष विवेचन नहीं किया गया है।

--:&:--

# भक्ति रस

साहित्य के आद्याचार्य भरतमुनि ने शृङ्कार आदि नौ रस हो स्वीकार किये हैं और नौ रसों में शान्त रस को प्रधानता दी है। अन्य सब रसों का शान्त रस से ही प्रादुर्भाव और शान्त रस में ही लय होना बताया है (नाट्यशास्त्र ६।१०८) यह तो पहिले दिखाया ही जा जुका है। भरतमुनि ने भिक्ति को शान्त रस के अन्तर्गत ही माना है जैसा कि नाट्यशास्त्र ६।१०८ को अभिनवभारती ब्याख्या के-

# 'त्रातएवेश्वारप्रियानिविषये भक्तिश्रद्धेः''।

इस वाक्य में श्रमिनवगुप्तपादाचार्य ने स्पष्ट किया है। प्रतीत होता है कि भरतमुनि ने निराकारोप।सना श्रीर साकारोपासना दोनों का श्रालम्बन एक ही साचात् सिचदानन्द पूर्णं ब्रह्म होने के कारण ज्ञान श्रौर भक्ति दोनों का समावेश शान्त रस में कर दिया है।

भरतमुनि के बाद साहित्य के उपलब्ध ग्रन्थों में भामह ने 'प्रेय' नामक एक अलङ्कार का लज्ञ् न देकर केवल—

'प्रेयोगृहागतं कृष्णमवादीद्विदुरो यथा।' यह लिख कर---

> अद्य या मम गोविन्द जाता स्विय गृहागते । कालनेषा भवेत्प्रीतिस्तवैवागमनात्पुनः ॥'

> > —काव्यालङ्कार ३।५

यह उदाहरण दिया है। श्रीर भामह के बाद दएडी ने 'प्रेय' श्रलङ्कार का—'प्रेयो नियतराख्यानं ।' यह लच्चण लिखा है। श्रीर भामह का यही— 'श्रद्य या मम गोविन्दः''' उदाहरण दिखाकर फिर इसकी—

'इत्याह युक्तं विद्धिरो नान्यतस्तादृशी घृतिः। भक्तिमात्रसमाराध्यः सुप्रीतश्च ततो हरिः।'

-काब्यादर्श २।२७७

यह स्पष्टता की है कि भगवान् हरि का भक्तिमात्र से ही ब्राराध्य होने के कारण विदुर का यह वाक्य भगवान् के पित कहना उचित ही है। ब्रात: भगवान् भक्ति द्वारा जैसे प्रसन्न होते हैं वैसे ब्रात्य—यज्ञादि कर्मी द्वारा नहीं होते।

दण्डी के बाद ब्राचायं उद्घट ने प्रेय ब्रलङ्कार की— रत्यादिकानां भावानामनुभावादिसूचनैः। यत्काव्यं वध्यते सद्भिस्तत्प्रेयस्वदुदाहृतम्।'

—श्रलङ्कारसारसंग्रह ४।२

इस लज्ज में रित आदि भावों का अनुभावों द्वारा सूचन किये जाने को 'प्रेय' अलङ्कार माना है। इसके द्वारा स्पष्ट है कि भरतमुनि के बाद मम्मट के पूर्ववर्ती

क्षि श्रत्यन्त प्रीति सूचक वाक्य कथन करना।

भामह श्रादि ने 'भिक्त' को 'प्रेय' श्रलङ्कार का विषय माना है। किन्तु उसके बाद श्राचार्य मम्मट ने भरत के मतानुसार भिक्त को शान्तरस के श्रन्तर्गत इसिलये नहीं माना कि 'शान्त' रस का स्थायी जो 'निर्वेद' है वह भिक्त का विरोधी है। श्रीर भामहादि के मतानुसार भिक्त को श्रलङ्कार का विषय इसिलये नहीं माना कि 'रित' (जो भिक्त का ही पर्यायवाची शब्द है) रसोद्वोधक प्रधान पदार्थ है। पर साथ ही मम्मट ने भरतमुनि द्वारा निर्दिष्ट रसों की संख्या की मर्यादा को उल्लंधन करना भी उचित नहीं समभ कर श्रगत्या भिक्त का—

'रतिर्देवादिविषया व्यभिचारी तथाऽखितः। भावः प्रोक्तः।'

इस कारिका द्वारा ग्रन्थ भावों के साथ 'रितभाव' में समावेश कर दिया । श्रौर गतानुगितक न्याय से मम्मट के परवर्ती श्राचार्य मम्मट का ही श्रनुसरण करने लग गये। 'भिक्त' को स्वतन्त्र रस क्यों नहीं माना जाय १ इस विषय में पिएडतराज जगन्नाथ ने पूर्वपद्ध उठा कर फिर केवल यही कह कर कि 'भरतमुनि द्वारा नियत की हुई रसों की संख्या मानना ही उचित है' स्वयं समाधान भी कर लिया।

इस विवेचन द्वारा स्पष्ट है कि 'भक्ति' को स्वतंत्र रस न मानने का कारण एक मात्र साहित्यिक परिपाटी श्रथवा रूढ़ि है। यदि वस्तु-स्थिति पर विचार किया जाय तो शृङ्कारादि नवों रसों के श्रातिरिक्त—

भक्ति सर्वोपरि प्रधान रस है

क्योंकि— 'रसो वै सः' 'रस∪ं लव्ध्वाऽऽनन्दी भवति।' त्र्यानन्दाद्ध्येव

१ यहां 'देवादि' में 'आदि' के प्रयोग द्वारा गुरु, मुनि, विषयक रति (अदा), राजा विषयक रति (चाटुकारी), श्रीर पुत्र विषयक रति (वात्स- एय) श्रादि का ग्रहण किया गया है—'श्रादि शब्दान्मुनिगुरुनृपपुत्रादिविषया।' — काब्यभकाश ४।३५ वृति।

खिल्वमानि भूताति जायन्ते । त्र्यानन्देन जातानि जीवन्ति । त्र्यानन्द्प्र-थयन्त्याभिसंवशन्ति ।

इत्यादि श्रुति प्रमाणों ऋौर मगवान् वेदव्यास के-

श्रक्षरं परमं ब्रह्म सनातनमजं विभुम् । वेदान्तेषु वदन्त्येकं चैतन्यं ज्योतिरीश्वरम् ॥ श्रानन्दः सहजस्तस्य व्यज्यते स कदाचन । व्यक्तिः सा तस्य चैतन्यचमत्काररसाव्हया॥

—श्रप्तिपुराण ३४०।१,२

इत्यादि वाक्यों के अनुसार ब्रह्मानन्द को ही रस के रसत्व का मूलतत्व सभी साहित्याचार्यों ने स्वीकार किया है। श्रर्थात् साहित्याचार्यों का मत है कि श्रज्ञान रूप श्रावरण से रहित जो चैतन्य है उससे युक्त 'रित' श्राद स्थायीभाव ही रस है। इसी श्राचार पर साहित्याचार्यों ने रस जन्य श्रानन्द को 'ब्रह्मानन्दसहोदर' बताया है। वस्तुतः देखा जाय तो साहित्याचार्यों ने श्रृङ्गार श्रादि रसों को तो ब्रह्मानन्द सहोदर मात्र ही माना है किंतु भक्तिरस श्रीर ब्रह्मानंद की तो केवल संज्ञा (नाम ) मात्र दो हैं—वस्तुतः दोनों एक ही हैं। देखिये, भगवद्पाद श्री शंकराचार्य के श्रद्धित सिद्धान्त के प्रतिपादक श्रद्धै तसिद्धि के प्रणेता परमहंस परिवाजकाचार्य श्रीमधुसदन सरस्वती क्या कहते हैं—

"समाधिसुबायेव भक्तिसुबास्यापि स्वतंत्रपुरुषार्थत्वात् तस्मात् ……भक्तियोगः पुरुषार्थः परमानन्द्रहूपत्वात्वादिति निर्विवादम्।"

—भक्तिरसायन प्रथमोल्लास पृ॰ ६

इसमें त्रापने समाधि-जन्य ब्रह्मानन्द को श्रौर भक्ति रसास्वाद को समान माना है। यह तो हुआ समाधि मुख के अनुभवी अव्यक्तीपासकों का मत। अब देखिये, इस विषय में भक्तिरसास्वाद के अनुभवी अनन्य भक्त क्या कहते हैं—

ब्रह्मानन्दो भवदेष चेत् परार्द्धगुर्गाकृतः। नैति भक्तिसुखाम्भोषेः परमासुतुलामपि॥' श्रो रूपस्वामी प्रणीत हरिभक्तिरसामृत सिन्धु १११९,२० इसमें भक्तिरसाहवाद की ग्रपेद्धा परार्द्ध काल पर्यन्त के समाधि-जन्य ब्रह्मा-नन्द को परमाणु के तुल्य भी नहीं माना गया है। इसी प्रकार श्री ध्रुव ने—

'या निवृतिस्तनुभृतां तवा पादपद्मध्य नाद्भवाजनकथाश्रवाणेन वा स्यात्।
सा ब्रह्माणि स्वमहिमन्यिप नाथ मा भूत्
किन्त्वन्तकासिलुक्तितात्पततां विमानात् ।।'
---श्रीसद्भागवत १।९।१०

इसी प्रकार अनेक प्रसंगों में श्रीमद्भागवत आदि में भक्ति-रसास्वाद को ब्रह्मानन्द से बढ़ कर बताया गया है। यही नहीं, सब प्रधान साहत्याचार्य श्री आनन्दवधनाचार्य ने स्वयं कहा है—

'या व्यापारवाती रसान्रस्यितुं काचित्कवीनां नवा, दृष्टियां परिनिष्ठितार्थविषयान्मेषा च वैपश्चिती। ते द्वे ऋष्यवालम्ब्य विश्वमिनशं निर्वर्णयन्तो वयं, श्रान्ता नैव च लब्धमिब्धशयन त्वद्गक्तितुल्धं सुखम्।'

—ध्वन्यालोक पृ० २२७

इसके द्वारा निर्विवाद सिद्ध होता है कि भक्ति रसानन्द सर्पोपरि है। इसके श्रातिरिक्त श्रन्य रसों के साथ रसोद्बोधक पदार्थों का तुलनात्मक भी विचार किया जाय तो शृङ्कारादि श्रन्य रसों के स्थायी श्रीर विभावादि सभी लौकिक हैं श्रीर भक्तिरस के स्थायी श्रीर विभावादि सभी श्रालोकिक हैं। भक्ति रस में—

स्थायी-भगवद्विषयक अनुराग-रति अलौकिक है।

# हे नाथ, जो परमानन्द शरीरधारियों को आपके पदारिवन्द के ध्यान द्वारा और आपके भक्तों से कथाश्रवण द्वारा उपलब्ध होता है, वह—परमानन्द बह्यानन्द से भी प्राप्त नहीं हो सकता। फिर कालरूपी खड़ से कट कर गिरते हुए विमान से गिरने वाले स्वर्गवासियों को वह कहां प्राप्त हो सकता है। त्र्यालंबन विभाव—साचात् पूर्णब्रह्म भगवान् श्रीराम कृष्ण ग्रादि के श्राखिलाविश्वसौन्दर्यनिधि दिव्य विग्रह हैं, वे भी श्रलौकिक हैं।

अनुभाव — अनन्य प्रभ-जन्य अश्रु, रोमाञ्च ब्रादि भी अलौकिक हैं । व्यभिचारो — हर्ष, श्रीत्सुक्य, ब्रावेग, चपलता, उन्माद, चिन्ता, दैन्य, घृति स्मृति श्रौर मित ब्रादि सभी अलौकिक ही हैं । श्रतएव कहा है — "पराभक्तिः प्रोक्ता रस इति रसास्वदनचर्णैः।'

—भगवद्भक्ति चिन्द्रकामृतरसोल्जास ऐसी परिस्थिति में खेद है कि जिन साच्याभास नवीं रसों में चिदानन्द के श्रंशांश के स्फरण मात्र से साहित्याचाय रसानुभूति बतलाते हैं उनको साहित्य में रस की प्रतिष्ठा दी गई है एवं कान्ताविषयक रति को सर्वप्रधान शृङ्कार रस माना गया है। किन्त—

<sup>'एतस्यैवानन्द्स्य आनन्दा मात्रानुपजीवन्ति।'</sup>

इत्यादि श्रुतियों द्वारा प्रतिपादित जो ब्रह्मानन्द स्रांखल श्रानन्दों का एक मात्र श्राश्रय है, उस साद्मात् चिदानन्दात्मक ब्रह्मानंद से भी बढ़ कर मगवद्धिक-जन्य परमानंद है उसे रस न मानकर राज विषयक रित (मिध्याप्रशंसात्मक चाटुकारी) एवं पुत्र विषयक रित (वात्सत्य) के समान ही 'माव' मात्र माना गया है। इससे श्रिधिक क्या श्राश्चर्य हो सकता है! यही क्यों कोध, शोक, भय श्रीर बीभत्स श्रादि स्थायी भावों को—जो प्रत्यद्ध में सुख के विरोधी हैं— रौद्र, करुण, भयानक श्रीर बीभत्स रस की प्रतिष्ठा दी गई है जबिक इनसे श्रमित गुण श्रिधिक भगवद्विषयक रित का श्रानन्द है। यदि यह कहा जाय कि इसमें प्रमाण क्या, तो इसका उत्तर तो यही है कि श्रम्य रसों के श्रास्वाद

१ श्रीमद्भागवत में (११।३।३२) वसुदेवजी के प्रति योगेश्वर प्रबुद्ध के वाक्य हैं—

क्रचिद्रुदन्त्यचुतचिन्तया क्रचित् हसन्ति नन्दन्ति नन्दन्ति वदन्त्यबौकिकाः, नृत्यन्ति गायन्त्यनुशीलयन्त्यजं भवंति त्र्यीं परमेत्य निर्वृताः ।

के प्रमाण के लिये आप लोग सहृदयजनों से पूछने के लिये आशा करते हैं तो हमारा निवेदन है कि मक्तिरसास्वाद के विषय में आप लोग भी तदीय मक्तजनों से क्यों न पूछियेगा। ऐसी अवस्था में इस विषय में हमारे प्राचीन साहित्या-चायों के दुराग्रह के सिवा अधिक क्या कहा जा सकता है।

-:\*.--

### शान्तरस और नाटव

कुछ श्राचार्यों का मत है कि नाट्य में शान्तरस का होना श्रसंगव है क्योंकि शान्तरस शान्ति-साध्य है पर नट में शान्ति का होना सम्भव नहीं है, कहा है—

शान्तस्य शमसाध्यत्वान्नटे च तदसंभवात्। ब्राष्ट्रावेवारसा नाट्ये शान्तस्तत्र न युज्यते॥

किंतु यह मत सर्वमान्य नहीं । पाएडतराज ने इस पर कहा है कि नट में शान्ति श्रसम्भव है यह तो हम स्वीकार करते हैं किन्तु इसके द्वारा यह सिख नहीं हो सकता कि नट में शान्ति न होने के कारण शान्त रस का श्रमिनय प्रकाशित न किया जा सके क्योंकि नट जब रौद्र या भयानक रस की श्रमिन्यांक के लिये (प्रकाशित करने के लिये) श्रमिनय करता है, तब क्या उसमें वास्ति कि कोध या भय रहते हें ? कदापि नहीं, तो किर वह (नट) रौद्रादि रसों का श्रमिनय किस प्रकार कर सकता है ? ऐसी श्रवस्था में रौद्रादि रसों का श्रमिनय भी नट के द्वारा श्रसम्भव है । यदि यह कहा जाय कि नट में कोधादि न होने के कारण कोध श्रादि के वास्तिवक कार्य—वध-बन्धनादि के उत्पन्न न होने पर भी शिचा श्रीर श्रम्यास द्वारा कृतिम बध-बन्धनादि कार्य उत्पन्न होने में कोई श्रापित्त नहीं, क्योंकि ऐसा प्रत्यच्च देखा जाता है, तो किर यही बात शान्तरस के विषय में भी क्यों नहीं मानी जा सकती है ? दोनों ही स्थलों पर प्रश्न तो समान ही है । किर यदि यह कहा जाय कि सामाजिकों में भी नाव्य द्वारा शान्तरस का उदय किस प्रकार हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस हो सकता है ? क्योंकि विषयों से वैराग्य होना ही शान्तरस्य होना हो शान्तरस्य होना होना हो स्वर्य होना हो सकता हो सकता स्या स्वर्य सकता हो सकता स्वर्य सकता होना हो सकता हो सकता हो सकता स

रस का स्वरूप है, श्रीर नाट्य में गीत-बाद्यादि विषय विद्यमान रहते हैं तो इसका समाधान यह है कि जो लोग नाट्य में शान्त रस का होना मानते हैं, वे गीत वाद्यादि को उसका विरोधों नहीं मानते। यदि ऐसा ही हो तो उनका फल शान्त रस का उदय ही न हो सके। किर यदि यावन्मात्र सभी विषयों के चिन्तन को ही शान्त रस के विरुद्ध मान लिया जाय तो शान्त का ग्रालम्बन संसार का श्रानित्य होना एवं उसके उद्दापन महाभारतादि का श्रवण, सत्सङ्ग, एकान्तस्थल, श्रादि भी तो विषय ही हैं ग्रतः वे भी उसके विरोधी ही हुए, परन्तु वस्तुतः ऐसा नहीं है। ग्रातएव जो विषय शान्त रस के ग्रानुकृल विरक्ति के साधन भगवद् भजन कीतन ग्रादि हैं वे शान्त रस के ग्रानुकृल विरक्ति के साधन भगवद् सङ्गीतरलाकर में कहा गया है—

'अष्टावेन रसा नाट्येष्निति केचिद्चूचुद्न्। तद्चारु यतः कञ्चित्र रसं स्वदते नटः'॥

त्रातएव नाट्य में भी शान्त रस का होना सिद्ध होता है त्रौर काव्य तो बान्त रस प्रधान निर्विवाद सिद्ध हैं—जब कि महाभारतादि में शान्त रस ही प्रधान है।

## करुण श्रीर वीभास में रसाव वयों माना गया ?

श्रन्छा, श्रव एक प्रश्न यह भी उपस्थित हो सकता है कि जब श्रानन्दानु-भव को ही रस भाना गया है तो करुण, बीभत्स श्रादि के द्वारा तो प्रत्यच्च दुःख श्रीर घृणा श्रादि उत्पन्न होते है न कि श्रानन्द, फिर वे (करुण श्रीर बीभत्स श्रादि ) रस क्यों माने गये ? इसका उत्तर यह है कि करुण श्रादि रस यदि दुःख श्रीर घृणोत्पादक होते तो करुणादि रस-प्रधान कान्य नाटकों को कोई भी न सुनता श्रीर न देखता। पर प्रत्यच्च देखा जाता है कि करुण रस प्रधान कान्य नाटकों को भी श्रङ्कार रस के कान्य नाटकों के समान ही सब लोग सुनते श्रीर देखते हैं, क्योंकि उनके द्वारा भी वैसा ही श्रानन्द प्राप्त होता है, जैसा श्रङ्कार रसात्मक कान्य नाटकों द्वारा। इसमें सहदय जनों का श्रनुभव ही सर्वोक्ष्ट प्रमाण है। बात यह है कि लौकिक में जो शोक के प्रसङ्ग श्रीराम-बनवास त्रादि दु:ख के कारण दृष्टिगत होते हैं वे जब काव्यादि में निबद्ध होकर आते हैं, तब उनका व्यवहार 'कारण' शब्द से नहीं किन्तु 'विभाव' शब्द से होता है अर्थात् काव्य नाट्यादि से सन्बन्ध हो जाने पर उन कारणों में विभावन नाम का अलौकिक व्यापार उरम्ब हो जाता है अत्यव उनके द्वारा मुख ही प्राप्त होता है—चाहे वे लौकिक में दु:ख के कारण ही क्यों न हो'। शोकादि के कारणों से दु:खादि उत्पन्न होने का नियम लोक-व्यवहार ही में है—काव्यादि में नहीं। यदि यह कहा जाय कि फिर काव्य नाटकों में भी श्रीराम बनवास एवं इरिश्चन्द्रादि के चित्रों से अश्रुपातादि जो दु ख के कार्य हैं, क्यों देखे जाते हैं १ इसका उत्तर यह है कि उस समय चित्त के द्रवीभृत हो जाने (पिघल जाने) के कारण अश्रुपातादि होते हैं और चित्त के द्रवीभृत होने का कारण केवल दु:खोद्रेक ही नहीं, किन्तु श्रानन्दोद्रेक भी है—श्रानन्द जनित अश्रुपात होना भी पत्यच्च सिद्ध है। कहा भी है—

> 'त्रानन्दामर्षाभ्यां धूमाञ्जनजृम्भणाद्भयाच्छोकात्। त्र्यनिमेषप्रेत्तस्यतः शीताद्रोगाद्भवेदास्रम् '॥

—नाट्यशा॰ ( गायकबाड संस्क॰ ) ७।१४१

रस सम्प्रदाय के श्रन्तर्गत यहां रसों के लच्च श्रौर उदाहरण दिखाना श्रप्रासङ्गिक है। यह विषय रीति प्रन्थों से सम्बन्ध रखता है ।

range II. The set are not be in the contract of the contract o

# अलङ्कार सम्प्रदाय

·佛·自沙河 [4]

त्र्यलङ्कार सम्प्रदाय संभवत: रस सन्प्रदाय के समकालीन ही है वेदों में

ॐ हिंदी में इस विषय के विस्तृत विवेचन के लिये लेखक का काव्य कर्पद्म तृतीय संस्करण का प्रथम भाग—रसमक्षरी दृष्टव्य है । श्रलङ्कारात्मक वर्णन मिलता है । नाट्य-शास्त्र श्रौर श्रिश्च पे श्रलङ्कारों का निरूपण किया ही गया है। श्रीनिपुराण के बाद जो साहित्य के लच्चण प्रन्थ भामह, दण्डी, वामन, उद्घट श्रौर रुद्रट द्वारा लिखे गये हैं उन सभी में श्रलङ्कारों का पर्याप्त विवेचन ही नहीं किन्तु उन प्रन्थों के नामों में भी एक दण्डी के काव्यादर्श को छोड़ कर काव्यालङ्कार का प्रयोग किया गया है। इसके द्वारा श्रलङ्कारों का महत्व निरसन्देह सिद्ध होता है। नाट्यशस्त्र श्रौर श्रिशपुराण के बाद यद्यपि सबसे प्रथम श्रलङ्कारों का श्रीवक विवेचन हमको भामह के काव्यालङ्कार में ही मिलता है किन्तु भामह द्वारा जो श्रलङ्कार लिखे गये हैं वे प्रायः विभिन्न स्रोतों से एक त्रित । कये गये हैं। भामह स्वयं श्रपने को काव्यालङ्कार (५१६९) में श्रलङ्कार सिद्धान्त का प्रवर्तक नहीं किन्तु परिपोषिक श्रौर परिवर्षक मात्र बताता है।

अतएव भामह के पूर्व-कालीन विद्वानों द्वारा भी अलङ्कार विषय पर विवेच्या किया जाना सिद्ध होता है। किन्तु भामह के पूर्ववर्ती आचार्यों के अन्थ अनुपलब्ध हैं। ऐसी परिस्थिति में उपलब्ध अन्थों के आधार पर भामह ही अलङ्कार सम्प्रदाय का प्रधान प्रतिनिधि कहा जा सकता है। भामह के पश्चात् इस सम्प्रदाय के उल्लेखनीय प्रतिनिधि दएडी, उद्धट, कद्भट और उद्घट के व्याख्याकार प्रतिहारेन्दुराज हैं, जिनके द्वारा प्रारम्भिक काल में इस सिद्धान्त पर महत्वपूर्ण प्रकाश डाला गया है। इन आचार्यों के अन्थों में एक रुद्धट को छोड़ कर जिसने रस विषय पर भी विवेचन किया है—अलङ्कार विषय का ही प्राधान्य है। किन्तु यह बात नहीं कि भामहाहि, काव्य में अन्य पदार्थ-रस, भाव, गुण आदि—की आवश्यकता नहीं मानते थे, क्यों क इन सभी आचार्यों ने रसादिक का भी न्यूनाधिक उल्लेख किया है। और भामह एवं दएडी ने गुणों का भी निरूपण किया है। किन्तु इन आचार्यों ने काव्य में प्रधानता अलङ्कारों को ही दी है—अतएव इनके मतों के निष्कर्ष रूप में रुध्यक ने कहा है—

<sup>#</sup> वेदों में श्रलङ्कारात्मक वर्णन के उदाहरण प्रथम भाग में दिखाये गये हैं।

'त्र्यलङ्काराएवा काव्ये प्रधानमितिप्राच्यानां मतः।'

भामह, दराडी श्रौर उद्धट के बाद साहित्याचार्यों का रस, श्रालङ्कार श्रौर रांति त्रादि की प्रधानता के विषय में मत-भेद होने पर भी गयः सभी त्राचार्यों ने अलङ्कारों को काव्य में महत्वपूर्ण पदार्थ समभा है श्रीर अलङ्कारों का मनी-विज्ञान के आधार पर अल्यन्त सूद्धम दृष्टि से गम्भीरतापूर्वक विवेचन किया है। त्रात: प्राय: साहित्य ग्रन्थों के अधिक भाग में अलङ्कार विषय का निरूपण ही देखा जाता है, यहां तक कि किसी-किसी ग्रन्थ में तो केवल ऋलङ्कार का विषय ही दृष्टिगत दोता है। इसके द्वारा भी ऋलङ्कार सम्प्रदाय का महत्व स्पष्ट सिद्ध होता है।

ग्रच्छा, ग्रव प्रथम यह स्पष्ट करना उपयुक्त होगा कि काव्य में—

### त्रालङ्कार क्या पदार्थ है

इस विषय में संदोप में यही कहना पर्याप्त है कि लौकिक में जिस प्रकार रतादि के निर्मित ग्राभूषण शरीर को ग्रलंकृत करने के कारण ग्रलङ्कार कहे जाते हैं, उसी प्रकार काव्य को शब्दार्थ द्वारा अलंकृत करनेवाली रचना को कान्य शास्त्र में अलङ्कार कहते हैं।

काव्य राब्द ख्रीर खर्थ उभयात्मक है ख्रतः ख्रलङ्कार भी शब्द ख्रीर खर्थ में विभक्त हैं। शब्द-रचना के वैचित्र्य द्वारा जो काव्य को अलंकृत करते हैं वे त्रानुप्राप्त श्रादि शब्दालङ्कार श्रौर श्रर्थ-वैचित्र्य द्वारा जो काव्य को सुशोमित करते हैं वे उपमा त्रादि त्र्यर्शलङ्कार कहे जाते हैं। महाराजा भोज ने कहा है-

> 'ये व्युत्पत्यादिना शब्दमलंकर्तुमिहश्चमाः। शब्दालङ्कारसंज्ञास्ते।' ( सरस्वती कएठ।भरण २।२ )

श्रौर-

'अलमर्थमलंकर्तुं यद्व यु त्पत्यादिवत्रमना। ज्ञेया जात्याद्यः प्राज्ञैस्तेर्थालङ्कारसंज्ञया।'

-सरस्वती कएठाभरण ३।१

शब्द रवना की विचित्रता प्रायः वर्णों और शब्दों की पुनरावृत्ति पर अव-लिम्बित है— और अर्थ की विचित्रता विभिन्न प्रकार के अर्थवैचित्र्य पर। 'विचि-त्रता' कहते हैं लोकोत्तर अर्थात् लोगों की स्वामाविक साधारण बोलचाल से भिन्न शैली द्वारा अतिशय (अरयन्त बढ़ कर) वर्णन किया जाना। कहा है श्री अभिनव-गुप्तपादाचार्य ने—

'तोकोत्तरेग् चैवातिशयः ः अनया अतिशयोक्त्या ः विचित्रतया भाव्यते'क्ष ।

जैसे—(१) बन गाय गैया के समान है, (२) क्या यह बन गाय है अथवा गैया १, (३) यह बन गाय नहीं किन्तु गैया है, (४) बन गाय मानो गैया है। ये वाक्य लोगों की साधारण बोलचाल में कहे गये हैं, इसमें उक्ति-वैचिन्य नहीं जिससे कुछ अ्रानन्द पात हो अ्रतपुव इनमें अलङ्कार की स्थित नहीं (यद्यपि इन वाक्यों में कमग्रः उपना, सन्देह, अपह्नुति और उत्येचा अलङ्कारों के लच्यां का समन्वय हो सकता है। किन्तु यदि इन्हीं उपयुक्त वाक्यों के स्थान पर (१) मुख चन्द्रमा के समान है, (२) यह मुख है या चन्द्रमा १, (३) यह मुख नहीं किन्तु चन्द्रमा है, (४) मुख मानो चन्द्रमा है। इस प्रकार वाक्य कहे जायं तो इन वाक्यों में कमग्रः उपमा, सन्देह, अपह्नुति और उत्येचा अलङ्कारों को स्थिति हो जाती है, क्यों १ इसलिए कि ये वाक्य साधारण बोलचाल में नहीं कहे गये, इनमें लोकोत्तर अतिशय अर्थात् उक्ति-वैचिन्य है। इस प्रकार का उक्ति वैचिन्य ही काव्य को मुशोनित करता है। आचार्य भामह ने अतिशयोक्ति अलङ्कार के प्रकरण में कहा है—

सैषा सर्वेव वक्रोक्तिरनयार्थो विभाव्यते। यह्नोऽस्यां कविना कार्यः कोऽलङ्कारोऽनयाविना॥

—काब्यालं ० २।८५

यहां 'वकोक्ति' का प्रयोग अतिशयोक्ति के लिये किया गया है, अतिशयोक्ति

अ ध्वन्यालोक लोचन ब्याख्या पृ० २०८ |

का पर्याय ही वकोक्ति है-

'एवं चात्रातिशयोक्तिरिति वक्नोक्तिरिति पर्याय इतिबोध्यम्' —काव्यप्रकाश बालबोधिनी टीका ए० ९०६

वकोक्ति का त्र्यर्थ है लोकोत्तर उक्ति-वैचित्र्य—
'वक्रा वैचित्र्याधायिका लोकोत्तिशायिनी उक्तिः कथनम्'।
—कान्यप्र॰ बाजबोधिनी टीका पृ॰ ६०६

श्राचार्य दएडी ने भी कहा है--

त्रजङ्कारान्तराणामप्येकमाहुः परायणम् । वागीशमहितामुक्तिमिमामतिशयाह्वयाम् ॥

- काच्यादर्श० २।२२०

श्रयात् श्राचार्य भामह श्रीर दएडी लोकोत्तर उक्ति-वैचित्र्य या श्रितशयोक्ति पर ही श्रलङ्कारस्व निर्भर बताते हैं। श्रीर श्राचार्य मम्मट ने भी भामह की उपर्युक्त राद्य की कारिका को विशेषालङ्कार के प्रकरण में उद्धृत किया है। निष्कर्ष यह है कि उक्ति-वैचित्र्य को ही काव्य में श्रलङ्कार कहते हैं। उक्ति वैचित्र्य भिन्न-भिन्न प्रकार का होता है, उस विभिन्नता के श्राधार पर ही श्रलङ्कारों के विभिन्न नाम निर्दिष्ट किये गये हैं, श्री मदानन्दवधनाचार्य ने कहा है—

'यश्चायमुपमारलेषादिरलङ्कारमार्गः प्रसिद्धः स भिएतिवैचित्र्यादुप-निबध्यमानः स्वयमेवानविधर्घत्ते पुनः शतशाखताम्'।

—ध्वन्या ० पृ० २४३

### काव्य में अलङ्कार का स्थान

श्रव्हा, श्रव यह विचारणीय है कि काव्य में श्रलङ्कारों का क्या स्थान है श्रयांत् काव्य में श्रलङ्कारों को कितना महत्व दिया गया है श्रीर किस-किस श्राचार्य ने काव्य में श्रलङ्कारों की स्थिति श्रानिवार्य श्रीर किस किस ने ऐच्छिक बतलाई है। इसके लिये प्रथम यह द्रष्टव्य है कि काव्य में काव्यत्व की स्थिति किस पदार्थ पर निर्भर है। इसमें तो किसी श्राचार्य का मतभेद हो ही नहीं

सकता कि काड्यत्व चमत्कार पर ही निर्भर है। किन्तु उस चमत्कार का श्राधायक मुख्य पदार्थ क्या है, इस पर श्राचार्यों के विभिन्न मत हैं। ध्यन्यालोक के
पूर्व ध्वनि या व्यङ्गचार्थ पर तो कोई ग्रन्थ लिखा हो नहीं गया था श्रतएव
ध्यन्यालोक के पूर्व के साहित्य ग्रन्थों में रस, गुण श्रीर श्रलङ्कार हो काब्य में
चभत्कारक पदार्थ माने जाते थे। श्रतः काब्यत्व के लिये रस, गुण श्रीर श्रलङ्कार इन
तीनों की ही स्थिति श्रावश्यक है श्रथवा एक या दो की स्थित पर्याप्त है। इस
विषय में प्रथम ध्यान्यालोक के पूर्ववर्ती श्राचार्यों के मत पर विचार करने पर
विदित होता है कि—

(१) प्राचीनतम नाट्यशास्त्र में भरतमुनि ने काव्य में सर्वोपरि चमत्कारक पदार्थ रस को ही बताया है। यद्यपि नाट्यशास्त्र में ऋलङ्कार और गुणों का निरूपण भी किया गया है, पर इनको ऋधिक महत्व नहीं दिया गया है। रस के महत्व के विषय में भरतमुनि ने कहा है—

'तत्र रसानेव तावदादावभिव्याख्यास्यामः। न हि रसाहते कश्चि-त्पदार्थः प्रवर्तते।

—नाट्यशास्त्र श्र० ६

अतएव भरतमुनि के मतानुसार रस युक्त होना ही काव्यस्व के लिये पर्याप्त है।

(२) अभिपुराण के

'वाग्वैदग्ध्यप्रधानेऽपि रसएवात्रजीवितम्।'

-330133

इस वाक्य में काव्य का जीवन सर्वस्त्र केवल रस को बतलाते हुए भी— अर्थालङ्काररहिता विधवेव सरस्वती ।'

-- 38412

ग्रौर—

<sup>'वपुष्</sup>यल्लिते स्त्रीणां हारो भारायते परम् ।'

-- 38818

इन वाक्यों द्वारा श्रलङ्कार श्रीर गुण की स्थित भी काव्य में श्रावश्यक बतलाई गई है। श्रर्थात् जिस प्रकार रस को काव्य का जीवनाघार बताया गया है, उसी प्रकार श्रलङ्कार-रहित काव्य को वैधव्य स्त्री के समान चमत्कार-हीन श्रीर गुण हीन काव्य को कुरूपा स्त्री के समान चित्ताकर्षक नहीं माना गया है। श्रत-एव श्रिमपुराण के मतानुसार काव्य में रस, श्रलङ्कार श्रीर गुण तीनों का ही होना परमाश्यक है।

(३) अप्रिपुराण के बाद भामह ने — अलङ्कार सम्प्रदाय का प्रधान प्रति-निधि होने पर भी — अलङ्कार और गुण का लच्चण नहीं लिखा है। रस के विषय में —

'युक्तं लोकस्वभावेन रसैश्च सकतैः पृथक् ।'

—काच्या लं १।२१

इस वाक्य द्वारा महाकाव्य में रस की स्थित का होना त्रावश्यक त्रवश्य बतलाया है। पर रसों को—

'रसवद्शितस्पष्टश्रङ्गारादिरसं यथा।' (काव्यालं ३।६) इस कारिका द्वारा रसवत् अलङ्कार के नाम से और भावों को 'प्रेय' अल-

क्कार के नाम से ऋजक्कारों के अन्तर्गत ही बतला दिया है।

(४) दएडी ने भी अलङ्कार का कोई विशेष लच्चण न लिख कर अलङ्कार प्रकरण के प्रारम्भ में—

'काव्यशोभाकरान्धर्मानलङ्कारान् प्रचत्तते।' —काव्यादर्श २। १

इस ग्रियपुराण के (३४२।१७) श्लोकार्ध को उद्भृत करके श्रलङ्कारों को काव्य के शोभाकारक धर्म बताये हैं, श्लोर—

'मथुरं रसवद्वाचि वस्तुन्यपि रसिधितिः।' —का० द० १।५१

इस कारिका में शृङ्कारादि रसयुक्त रचना को मधुर गुण वाली बतला कर श्रौर—

### 'कामं सर्वोऽप्यलङ्कारो रसमर्थे निषिश्चति।'

- काद० शहर

इस कारिका में अलङ्कारों को रस के पोषक बतला कर अर्थात् रस को प्रधानता देकर भी रस श्रीर भाव विषय को भामह के अनुसार-

'रसवद्रसपेशलम्।'

(काब्यादर्श २।२७५)

'प्रेयः प्रियतराख्यानम् ।' (काव्यादश २।२७५)

इन कारिकाशों में रसवत् श्रीर प्रेय श्रलङ्कार का विषय बतला कर श्रलङ्कारों में ही रसों श्रीर भावों का समावेश कर दिया है।

(५) भामह ग्रौर दएडी के बाद उद्घट ने भी—

# 'रसवद्दर्शितस्पष्टश्रङ्कारादिरसादयम् ।'

—काच्यालङ्कारसारं संग्रह ४।४४

इस्यादि कारिकाश्रों में रस श्रीर भावादि विषय को श्रलङ्कारों के श्रन्तर्गत ही माना है। अतएव भामह, दएडी, और उद्भट के मतानुसार अलङ्कार की स्थिति हीं प्रधानतया काव्यत्व के लिए पर्यात है फिर वह चाहे रसवत् अलङ्कार युक्त हो अथवा उपमा ग्रादि अन्य अलङ्कार युक्त।

गुण अलङ्कारों में भाइम और दएडी ने संभवत: कुछ भेद नहीं माना है। भामह ने भाविक त्रलङ्कार के लिये जिस प्रकार 'गुए ' शब्द का प्रयोग किया है-

# भाविकत्वमितिप्राहुः प्रचन्धविषयंगुर्णम् ।'

-का० लं० ३।५३

उसी प्रकार दएडी ने भी गुए। श्रौर श्रलङ्कार दोनों के लिये 'मार्ग' शब्द का प्रयोग किया है अ। श्रीर उद्घट ने तो श्रलङ्कार श्रीर गुण में भेद माननेवाले श्रपने पूर्ववर्ती ब्राचायों पर ब्राव्वेप भी किया है।

(६) उद्भट के बाद वामन ने रसों को-'दोप्तरसत्वं कान्ति:।' ३।२।१५ इस सूत्र में गुणों के अन्तर्गत माना है और गुणों को प्रधानता देते हुए 'रीति'

क्ष देखिये द्राडी का कान्यादर्श ११४१, ११४२, १११०१ श्रीर २।३

को ही काव्य का आतमा माना है। बामन के मत में किसी रचना में रस या अलङ्कार हों या न हों, केवल गुणविशिष्ट 'रोति' का होना ही काव्यत्व के लिये पर्याप्त है।

(७) वामन के बाद रुद्रट ने अलङ्कारों को शब्द ख्रौर अर्थ को अलंकत (शोभायमान) करनेवाले कहा है। श्रौर रस के विषय में रुद्रट ने—

"तस्मात्तकर्तव्यं यत्नेन महीयसा रसैर्यु क्तम्।"

—काब्यालं १२।२

यह कह कर काठ्य में रस का होना परमाश्वयक बतलाया है। कद्रट ने रस को महत्व अवश्य दिया है, पर रस को काठ्य का जीवन नहीं कहा है और अलङ्कारों को अपने अन्य में अथम स्थान देकर तथा विस्तृत विवेचन करके अलङ्कारों को भी रस से कम महत्व नहीं दिया है। अतएव कद्रट के मतानुसार केवल रस युक्त और केवल अलङ्कार युक्त रचना में भी काठ्यत्व हो सकता है। अञ्छा, अब बद्रट के बाद ध्वनिकार एवं श्री आनन्दवर्धनाचार्य का ध्वन्यालोक हमारे सम्मुख आता है।

(८) ध्विनिकारों के प्रथम रस—जो काव्य में सर्व-प्रधान है, वह—क्या पदार्थ है, इस पर उपर्युक्त ग्राचार्यों में किसी श्राचार्य ने ध्यान नहीं दिया था। ध्विनिकारों ने इस पर विचार करके यह स्थिर किया कि 'रस' वाच्यार्थ ग्रौर लच्यार्थ नहीं, इन दोनों से (वाच्यार्थ ग्रौर लच्यार्थ से) भिन्न है ग्रौर वह व्यञ्जना वृत्ति का व्यापार व्यङ्गद्यार्थ हैं । ग्रातएव ध्विनिकारों ने रस को काव्य में सर्वोपिर पदार्थ मानते हुए भी ग्रापने ध्विनिकाह के ग्रान्तर्गत रस का समावेश करके ग्रापने श्रपूर्व विवेचन द्वारा रस को ध्विन का ही एक प्रधान मेद नियत कर हिया। ध्विनिकारों के प्रथम प्रधानत्या रस ग्रौर ग्रालङ्कारों पर ही काव्यत्व

<sup>\* &#</sup>x27;रस' वाच्यार्थ श्रीर व्यङ्ग्यार्थ क्यों नहीं, श्रीर वह व्यक्षना का व्यापार व्यङ्ग्यार्थ किस प्रकार है, इसका स्पष्टीकरण श्रागे ध्वनि सम्प्रदाय के श्रन्तर्गत प्रसङ्गानुसार किया जायगा।

निर्भर था पर ध्वनिकारों ने काव्य की आस्मा ध्वनि को निरूपण करके काव्य में सर्वोपिर स्थान पर व्यङ्गवार्थ को ही स्थापित कर दिया है। किन्तु ध्वनि को काव्य का आत्मा कहने से ध्वनिकारों का तात्यर्थ व्यंग्यार्थ का काव्य में प्राधान्य मात्र सूचन करने का प्रतीत होता है—न कि काव्य की व्यापकता को ध्वनि या व्यंग्यार्थ में सीमित करने का। क्योंकि ध्वनिकारों ने गुणीभूतव्यंग्य में (जिसमें व्यंग्यार्थ और वाव्यार्थ प्राय: समकत्त्व होते हैं) और वाव्यार्थ के अलङ्कारों में भी काव्यत्व स्वीकार किया है, जैसा कि उन्होंने

ध्वनेरित्थं गुणीभूतव्यङ्ग्यस्य च समाश्रयात् । न काव्यार्थविरामोऽस्ति यदिस्यात्प्रतिभागुणः॥'

—ध्वन्यालोक ४।६

इस वाक्य में स्पष्ट कहा है कि ध्विन ग्रीर गुणीभूतव्यङ्ग्यात्मक काव्यार्थ का विश्राम ग्रथीत् ग्रन्त नहीं, यदि किव में प्रतिभा हों। इसी प्रकार इसके ग्रागे—

"शुद्<mark>धस्यानपेक्तितव्यङ्ग्यग्यापि वाच्यस्यानन्त्यमेवःःः।"</mark>

—ध्वन्या० उन्लास ४

इस वाक्य में व्यङ्ग्यार्थ-रहित शुद्ध वाच्यार्थ रूप श्रलङ्कारात्मक काब्यार्थ की भी श्रनन्तता बतलाई है। यही नहीं ध्वनिकारों को स्वभावोक्ति—वन, नदी श्रादि के प्राकृत वर्णनात्मक रचना में काव्यत्व श्रभीष्ट है—

स्वभावोक्त्यापि तात्रदुपनिवध्यमानैर्निरवधिः काव्यार्थः सम्पद्यते । त्रजङ्कारों के विषय में भी उन्होंने स्पष्ट कहा है—

'यश्चायमुपमाश्लेषादिरलङ्कारमार्गः प्रसिद्धः…।'

—ध्वन्या० उल्लास ४

इस्यादि वाक्यों द्वारा स्पष्ट है कि ध्वनिकारों को केवल रसादि ब्यङ्ग्यार्थ अर्थात् ध्वनि में ही नहीं किन्तु केवल वाच्यार्थ रूप अलङ्कारों की स्थिति में भी काव्यत्व अभीष्ट है

(E) ध्वनिकारों के बाद महाराजा भीज के—

"वक्रोक्तिश्च रसोक्तिश्च स्वभावोक्तिश्च वाङ्मयम्। सर्वासु 'प्राहिगीं' तासु रसाक्ति प्रतिज्ञानते॥" इस वाक्य में रस को प्रधानता अवश्य दी गई है, पर वक्रोक्ति अर्थीत स्वतन्त्र अलङ्कारों की स्थिति में भी काव्यत्व स्वीकार किया गया है।

(१०) त्राचार्य मम्मट का इस विषय में क्या मत है, इसके लिये संदोप में यही कहना पर्याप्त है कि हमारे विचार में मम्मट का मत ध्वनिकारों के ही श्रानुसार है। श्रायांत् मम्मट ने जिस प्रकार केवल व्यन्य प्रधान (ध्वनि) रचना में काव्यत्व स्वीकार किया है, उसी प्रकार व्यङ्ग्य-रहित अलङ्कार युक्त रचना में भी काव्यत्व स्वीकार किया है। यद्यपि काव्यप्रकाश के सर्व प्रधान व्याख्याकार श्री गोविन्द ठक्कुर ने अपनी 'प्रदीप' व्याख्या में एवं सुपसिद्ध विद्वान् श्री नागेश मह ने अपनी 'उद्योत' व्याख्या में काव्यप्रकाशोक्त काव्य लच्चण की व्याख्या में कहा है—

'मम्मट के मतानुसार स्पष्टतया तो तीन प्रकार की—(१) सरस अलङ्कार युक्त, (१) सरस अरुट अलङ्कार युक्त और (३) नीरस अरुट अलङ्कार युक्त रचना में कान्यत्व हो सकता है, पर कान्य में चमत्कार या तो रसादि पर या अलङ्कार पर निर्भर है, जहां रस हो वहां तो अलङ्कार स्फुट न हो तो भी कान्यत्व के लिये रस की स्थित पर्याप्त है। किन्तु जहां रस और स्फुट अलङ्कार दोनों ही न हों वहां अस्फुट अलङ्कार में चमत्कार न होने के कारण नीरस रचना में स्फुट अलङ्कार का होना आवश्यक है, अत: हम तो (अर्थात् प्रदीपकार) समभते हैं कि मम्मट को भी यही अभीष्ट है की।"

किन्तु इस विषय में प्रदीपक र का यह विवेचन हमारे विचार में युक्तियुक्त प्रतीत नहीं होता । क्योंकि मम्मटाचार्य ने काव्य में रस को सर्वोच्च पदार्थ मानते हुए भी काव्य के लच्चण में रस का स्वतंत्र नामोल्लेख नहीं किया है-'शब्दार्थों'

<sup>\*</sup> देखिये कान्यप्रकाश की प्रदीप व्याख्या में कान्यप्रकाशोक्त कान्य लच्चण की व्याख्या।

के प्रयोग में व्यंग्यार्थ द्वारा हो रस का ग्रहण किया है। त्रौर न रस का त्राश्रय लेकर मम्मट ने काव्य का विभाग ही किया है। मम्मट ने ते काव्य का सामान्य लच्च बताकर काव्य के तीन मेद—उत्तम, मध्यम श्रीर श्रवर (श्रधम) व्यंग्याय के आधार पर ही विभक्त किये हैं स्रर्थात् व्यंग्य प्रधान काव्य को उत्तम, गौण व्यंग्य वाले काव्य को मध्यम श्रीर व्यंग्य-रहित श्रलङ्कारात्मक काव्य को अधम बताया है। अतएव मम्मट ने जब द्यंग्य प्रवान ध्वनि काव्य के मुख्य भेदों में संलद्द्यक्रमव्यंग्य ध्वनि के श्रन्तर्गत वस्तु से वस्तु ध्वनि वाले काव्यों का समा-वेश किया है तो वस्तु ध्विन में न रस होता है और न स्फुट अलङ्कार ही । ऐसी स्थिति में यह निर्विवाद सिद्ध है कि मभ्मट को नीरस ग्रीर अस्फुट ग्रलङ्कार वाली रचना में भी काब्यत्व स्वीकृत है। अप्रतः काव्यपकाश के अन्तिम (नवीन) व्याख्याकार श्री वामनाचार्य ने वालवोधिनी व्याख्या में प्रदीपकार के मत के साथ मम्मटाचार्य के मत का जो स्पष्टीकरण किया है, उसका खएडन भी प्रदीप-कार की आलोचना के साथ ही हो जाता है। प्रदीपकार जैसे साहित्यमर्मज्ञों के प्रतिकूल लेखनी उठाना निस्सन्देह इस नगण्य लेखक का दुःसाइस है । संभव है इस लेखक का विचार ही भ्रान्त हो पर साहित्य-मर्मज्ञ विद्वानों के लिये यह विषय विचारणीय ऋवश्य है।

मम्मट ने काव्य में किस पदार्थ को मुख्य माना है, इस विषय का पहिले 'काव्य लच्चण' निवन्ध के अन्तर्गत काव्य प्रकाशोक्त काव्य लच्चण के विवेचन में अधिकांश में स्पष्टीकरण किया जा चुका है। अतः यहां अधिक उल्लेख अनावश्यक है। हां, गुण और अलङ्कार के विषय में मस्मट के मत का यहां अलङ्कार सम्प्रदाय में उल्लेख किया जाना आवश्यक है।

भामह श्रौर दण्डी ने गुणों श्रौर श्रलङ्कारों को संभवतः काव्य में समान स्थान दिया है। श्रौर वामन ने गुणों को (रीति गुणों पर ही निर्भर है) काव्य में सर्व प्रधान स्थान दिया है। श्रौर उद्धट के पूर्ववर्ती श्रज्ञात श्राचार्यों ने गुणों श्रौर श्रलङ्कारों में भेद माना है, क्योंकि उद्धट ने गुण श्रौर श्रलङ्कारों में भेद बताने वाले श्रपने पूर्ववर्ती श्राचार्यों पर श्राचेप किया है। उद्घटाचार्य ने कहा है-

'एवं च समवाववृत्त्या शौर्याद्यः संयोगवृत्त्या तु हाराद्यः इत्यस्तु गुणालङ्काराणां भेदः। श्रोजः प्रभृतीनामनुप्रासोपमादीनां चोभयेषामि समवायवृत्या स्थितिरिति गड्डुलिकाप्रवाहेणैवैषां भेदः।"

श्रर्थात् उद्भट कहता है — जिन विद्वानों ने गुणों को मनुष्य में शौर्य श्रादि के समान समवाय इतिवाले ( नित्य रहने वाले ) श्रोर श्रलङ्कारों को हार श्रादि श्राभूषणों के समान संयोग इति वाले (कभी साथ श्रीर कभी श्रलग रहने वाले) वता कर गुण श्रोर श्रलङ्कारों में जो भेद माना हैं वह भेड़ियाधसान मात्र है। क्यों कि शौर्य श्रादि बुण श्रीर हार श्रादि श्राम्षण लौकिक होने के कारण इन दोनों में भेद माना जा सकता है। किन्तु काव्य में गुण श्रीर श्रलङ्कार दोनों ही श्रलौकिक होते हैं श्रत: इन दोनों का समवाय ( नित्य ) सम्बन्ध ही है।,

किन्तु त्राचार्य मम्तर ने न तो उद्घर के मतानुधार गुण श्रीर श्रलङ्कारों को समकत्त्व ही माना है श्रीर न वामन के मतानुसार गुणों का काव्य में सर्वोपरि प्राधान्य हो स्वीकार किया है। मम्मर ने उद्भर के इस वाक्य को उद्भृत करके इसकी श्रालोचना में 'इत्यामिधानमसत्' (यह कहना ठीक नहीं) इस प्रकार कह कर गुण श्रीर श्रलङ्कार में क्या भेद है यह प्रश्यत्त दिखा दिया है। मम्मर ने-

'ये रसःयाङ्गितो धर्माः शौर्यादय इवात्मनः। उत्कर्षद्देतवस्ते स्युरचलस्थितयो गुर्णाः।'

# मम्मट ने काव्य प्रकाश के अष्ठम उल्लास ८।६७ की दृश् में इस अवत-रण को स्पष्ट उद्भट के नाम से नहीं लिखा है। पर उद्भट के 'भामहिववरण' का यह उद्धरण है, ऐसा स्पष्ट उल्लेख हेमचन्द्र ने काव्यानुशासन विवेक में ( ए० १७ ) किया है श्रीर काव्य प्रकाश के व्याख्याकारों ने भी ऐसा ही लिखा है।

† मम्मट ने इस विषय को उदाहरण देकर स्पष्ट किया है। हमने भो रस-मञ्जरी में इसके उदाहरण दिखाये हैं। यहां विस्तार भय से उदाहरण नहीं दिखाये गये हैं। इसमें गुणों को काव्य में प्रधानभूत रस के धर्म, रस के उत्कर्षक और रस में त्र्यचलस्थिति से रहने वाले बताया है । श्रीर श्रलंकारों का सामान्य लच्चण-'उपक्रवन्ति तं सन्तं येङ्गद्वारेण जातचित् । हारादिवदलङ्कारास्तेऽनुप्रासोपमादयः

-काव्यप्र० ना६७

यह लिखा है। अर्थात् कान्य में अङ्गी (प्रधान ) रस है। अरीर शब्द एवं अर्थ उसके अङ्ग है । मम्मट के मतानुसार जिस प्रकार हार आदि आभूषण मनुष्य के कएठ आदि अङ्गों में धारण किये जाने पर प्रथम उसके अङ्ग-कएठ ग्रादि को शोभित करते हैं—चमत्कृत करते हैं, फिर उन चमत्कृत ग्रङ्गी द्वारा मनुष्य को शोभित करते हैं, उसी प्रकार शब्द श्रौर अर्थ के श्रलङ्कार प्रथम शब्द श्रीर अर्थ को शोमित करते हैं -चमत्कृत करते हैं, फिर उनके द्वारा रस को उपकृत करते हैं। श्रीर जिस काव्य में रस स्पष्ट रूप से नहीं होता है, वहां वे — अलङ्कार — केवल शब्द या अर्थ को ही अलंकृत करते हैं। और कहीं ( किसी काब्य में ) रस दोने पर भी विजातीय ( अनमेल ) अलं<mark>कार होने के</mark> कारण उसका (रस का) कुछ उपकार नहीं करते। अर्थात मम्मट ने गुण श्रीर श्रलंकार का विभाग इस प्रकार बताया है-

गुगा

रस के धर्म हैं। रस के साथ नित्य रहते हैं। रस के साथ रह कर रस का श्रवश्य साचात् उप-कार करते हैं।

अलङ्कार

रस के धर्म नहीं किन्तु शब्द श्रीर श्रर्थ के श्रस्थिर धर्म हैं। रस के साथ निस्य नहीं रहते नोरस काव्यों में भी रहते हैं। रस के साथ रह कर भी कभी शब्दार्थ के द्वारा रस का उप-कार करते हैं श्रीर कभी नहीं।

मम्मट ने इस प्रकार गुण श्रीर श्रलङ्कार में क्या भेद है यह स्पष्ट दिखा दिया है। इसके अतिरिक्त वामन के बताये हुए गुण और अलङ्कारों के-

काञ्यशोभायाः कर्तारो धर्माः गुणाः। तद्तिशयहेतवस्त्वलङ्काराः। —काच्यालङ्कार सूत्र ३।१.१,२

इन लच्चणों में वामन ने गुणों को काव्य के शोभाकारक धर्म श्रौर श्रलङ्कारों को उस गुण-कृत शोभा के उत्कर्षक बतलाये हैं। मम्मट ने इसका भी खएडन किया है। मम्मट का कहना है-

"ऐसी भी रचना होती है जिसमें 'गुए' काव्य की शोभा करनेवाला नहीं होता है, केवल श्रजङ्कार की स्थिति द्वारा ही उस रचना को काब्य माना जाता है। जैसे-

# स्वर्गप्राप्तिरनेनैव देहेन वरयर्शिनी। श्रस्यारदच्छद्रसो न्यकरोतितरां सुधाम् ॥

काड्यप्र**्राहरू वर्षा का**ड्यप्र्य्य माहण वृत्ति इस रचना में शृङ्गार रस है किन्तु यहां शृङ्गार रस के श्रनुकृत 'माधुर्य' गुण ब्यञ्जक वर्णों की रचना नहीं है श्रर्थात् वामन, गुर्खों को काव्य के शोभाकारक बताता है वह गुण कृत शोभा इस काव्य में नहीं है प्रत्युत यहां कठोर वर्णों की रचना होने के कारण 'श्राज' गुण-व्यञ्जक रचना है—जो कि शृङ्गार रस में त्याज्य है। त्र्यौर वामन, त्र्यलङ्कार को जो गुण कृत शोमा का त्र्यतिशय-कारक बताता है वह भी यहां नहीं है। श्रर्थात् न यहां अलङ्कार ही गुण-कृत शोभा को बढ़ाने वाला है। क्योंकि जब यहां गुण-कृत शोभा ही नहीं है तब अलङ्कार गुग्ग-कृत शोभा को किस प्रकार बढ़ा सकता है ? जिस वस्तु का ऋस्तित्व ही नहीं उसका बढ़ाना कैसे संभव हो सकता है १ श्रवएव वामन के मतानुसार इस पद्य में काव्यत्व नहीं हो सकता। किन्तु फिर भी वामन के मतानुसार ही

१ इस रलोक का अर्थ यह है कि रूपवती कामिनी मनुष्य के लिये इसी देह में स्वर्ग की प्राप्ति है (क्योंकि) इसके अधर का रस अमृत का अत्यन्त तिरस्कार करता है।

इस पद्य में विशेषोक्ति श्रीर व्यतिरेक श्रालक्कारों की स्थिति होने के कारण इस पद्य में काव्यत्व सिद्ध होता है। श्रातएव ऐसी स्थिति में वामन के बताये हुए गुण श्रीर श्रालक्कार दोनों के न तो लक्षण ही उपयुक्त हैं, श्रीर न गुण एवं श्रालक्कार का वामन का बताया हुश्रा विभाग ही।"

यद्यपि वामन के इस मत की पुष्टि प्रतिहारेन्द्रराज ने भी उद्भट के काव्या-लङ्कारसारसंग्रह की व्याख्या [ पृ० ६१, ६२ ] में की है किन्तु वामन के मत के साथ उसका भी खरडन हो जाता है।

[११] मम्मट के बाद रुय्यक और मंखक ने काव्य का लच्च स्वतंत्र न देकर पूर्वाचार्यों के मत दिखला कर ध्वनिकार का मत मान्य किया है।

[ १२ ] चन्द्रालोक पर्णेता जयदेव ने यद्यपि त्रालङ्कार का सामान्य लच्य — 'हाराद्विद्वद्लङ्कारः सन्निवेशो मनोहरः।'

-चन्द्रा० ५।१

प्राय: मम्मट के अनुसार ही लिखा है। किन्तु जयदेव ने अलङ्कारों को यहां तक प्रघानता दी है कि काव्यप्रकाशोक्त काव्य लच्चण के—अलक्कती कापि इस अंश पर—

१-२ वामन के उपमेय में एक गुण की हानि की कल्पना करके शेष गुणों द्वारा साम्य (समता) की दृढ़ता की जाने में 'विशेषोक्ति' श्रीर उपमेय में उपमान की श्रपेता श्रिषक गुण कहे जाने में 'व्यतिरेक्त' श्रवङ्कार माना है (देखों काव्यालं क्ष्म ४।३।२३,२२) इस पद्य के पूर्वार्द्ध में इसी देह द्वारा स्वर्ग मास कथन करके दिव्य-देह (देवताश्रों के देह) न होने रूप एक गुण के श्रभाव की कल्पना करके सुखदायक श्रादि शेष गुणों द्वारा कामिनी की स्वर्ग के साथ सत्ता दृढ़ की जाने से विशेषोक्ति है। श्रीर उत्तरार्द्ध में श्रधर रस रूप उपमेय में श्रमृत रूप उपमान से श्रिधकता कही जाने से व्यतिरेक्त श्रलं-कार वामन के ही मतानुसार है।

### 'त्रङ्गी करोति यः काव्यं शब्दार्थावनलंकृतो। त्रुसौ न मन्यते कस्मादनुष्णमनलंकृती।'

इस प्रकार त्राचिप करके त्रालङ्कार-रहित रचना को—चाहे वह रस-ध्विन त्रादि युक्त भी हो—काव्यत्व नहीं माना है। पर जयदेव श्रपने इस मत को त्रापने ग्रन्थ में निभा न सका क्योंकि उसने श्रागे चलकर ध्विन-काव्य के भेदीं में

मम्मटाचार्य के अनुसार ही-

अलङ्कारमलङ्कारो वस्तु वस्तु व्यनिक चेत्।

919

इत्यादि कारिकाश्रों में वस्तु ध्विन को भी स्वीकार कर किया है — जिसमें श्रल-इक्कार की स्थिति नहीं होती। फलत: जयदेव भी ध्विनकार श्रीर मम्मट का

त्रानुयायी ही सिद्ध होता है।

[१३] साहित्यद्र्षण प्रणेता विश्वनाथ ने यद्यपि ऋलङ्कार का सामान्य लच् लां तो—शब्दार्थयोरिस्थरा ।' [सा॰ द० १०। ] प्रायः मम्मट के अनुसार ही लिखा है। किन्तु काव्य के 'वाक्यं रसात्मकं काव्यं।' इस लच् में काव्य को एकमात्र रस में ही मर्यादित कर दिया है, पर विश्वनाथ को भी श्चन्त-तोगत्वा ध्वनिकार श्चीर मम्मट क। श्चनुसरण करने के लिये वाध्य होना पड़ा है, वस्तु-ध्विन श्चीर श्चलङ्कारात्मक रचना में भी काव्यत्व म्वीकार करना पड़ा है। इसके मत की विस्तृत श्चालोचना पहिले काव्य-लच् के निबन्ध में की जा चुकी है।

[१४] रसगङ्गाधर प्रगोता हमारे पिएडतराज जगन्नाथ ने रमणीय प्रथं के प्रतिपादक शब्द को काव्य माना है। रमणीयता, चमत्कार पर ही निर्भर है। ग्रातप्व पिएडतराज के मतानुसार भी रस, रसातिरिक्त वस्तु-ध्विन ग्रीर ग्राल-ङ्कार प्रत्येक में स्वतन्त्र रूप से काव्यत्व माना जा समता है। पिएडतराज के कहने की शैली भिन्न होने पर भी प्राय: ध्विनकार एवं मम्मट के मत के

श्रनुक्ल ही है।

बस, ऊपर के विवेचन द्वारा जात हो सकता है कि किस-किस श्राचाय ने काब्य में अलङ्कारों का क्या-क्या स्थान निर्दिष्ट किया है। जो कुछ हो, यह तो निर्विवाद सिद्ध होता है कि प्राय: सभी सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों ने काव्य में ऋल-क्कारों को महत्त्वपूर्ण माना है तथा उनके क्रम-विकास पर भामह, दराडी, उद्भट, रुद्रट, महाराजा भोज, मम्मट, रुय्यक, जयदेव, विश्वनाथ, श्रप्यस्य दीन्नित श्रौर पिएडतराज जगन्नाथ ने उल्लेखनीय प्रकाश डाला है। अतएव अलङ्कार सम्प्रदाय के मुख्य परिपोषक ये ही आचार्य हैं।

अञ्छा, अलङ्कार सम्प्रदाय के प्रकरण में अलङ्कारों के कमविकास के सम्बन्ध में भी कुछ प्रकारा डाला जाना उपयुक्त ही नहीं स्नावश्यक भी है। क्रम-विकास के लिये प्रथम यह दिखाया जाना उचित होगा कि नाट्यशास्त्र और श्रामपुराण के बाद भामह आदि से पिएडतराज जगन्नाथ के समय तक किस किस आचार्य द्वारा कितनी संख्या के कौन कौन अलङ्कार निरूपण किये गये हैं अपीर अपने पूर्ववर्ती त्राचार्यो द्वारा निरूपित त्रलङ्कारों में परवर्ती किस किस त्राचार्य ने किस किस अलङ्कार को स्वीकार किया है। इसकी स्पष्टता के लिये यहां अलङ्कार विवरण तालिकाएँ दी जाती है—

TOTAL CRAFF I SI I I

# अलङ्गार विवर्षा तालिका संख्या १

निम्नलिखित ५२ श्रलङ्कार ऐसे हैं जो भामह, दएडी, उद्भट और वामन के समय ( ई० ८०० ) तक निरूपित हो चुके थे। इन ५२ में कितने-कितने अलं झार इन चारों ने तथा इनके बाद किस-किस आचार्य ने स्वीकार किये हैं इसका विवरण इस प्रकार है:-

| करयक       | ~              | 8          | m        | >         | ર્ઝ            | w       | 9   | 0   | 0 | រេ      | •                    |
|------------|----------------|------------|----------|-----------|----------------|---------|-----|-----|---|---------|----------------------|
| मम्म       | œ              | الم<br>الم | m        | >         | र्ज            | w       | 9   | 0   | 0 | U.      | 0                    |
|            |                | उगमा में   |          |           |                |         |     |     |   |         |                      |
| कट्ट       | उपमा में       | उपमा में   | <i>-</i> | 8         | m              | >       | ਤਾਂ | 0   | 0 | œ       | 0                    |
|            |                |            |          |           |                |         | ž,  | 375 |   |         | क्ष                  |
| वाम        | ~              | œ          | m        | >0        |                | w       | 9   | Ä   |   | n       | संस्रुष्टी           |
| KA CH      | ~              | a          | m        | >0        | ಶ              | w       | 9   | 0   | • | n       | •                    |
| m          |                |            |          |           |                |         |     |     |   |         |                      |
|            |                |            |          |           |                |         |     |     |   |         |                      |
| द्गडी      | ~              | उपमा में   | a        | m'        | >0             | of<br>4 | w   | 9   | n | 0*      | उत्प्रेक्। में       |
| मामह द्यडी | ~              | र उपमा में | a        | mr<br>>>> | या अन्योत्ति ५ | st<br>w | w   | 9   | n | 0*      | उत्प्रेक्। में       |
| मामह द्यडी | ~              | र उपमा में | m.       | m²<br>>>> | या अन्योत्ति ५ | st<br>w | 9   | 9   | ប | est and | १० उत्प्रेक्। में    |
| मामह द्यडी | आतिशयोक्ति १ १ | र उपमा में | a        | mr<br>>>> | या अन्योत्ति ५ | st<br>w | 9   | 9   | ប | est and | रब १० उत्प्रेक्। में |

# संस्कृत साहित्य का इतिहास

| क्रयक         | w    | 000      | 0           | مر<br>مر  | 8        | er<br>a       | 20         | 200            | w      | 9~                  | រិ       | 0           | 2        | 00        |
|---------------|------|----------|-------------|-----------|----------|---------------|------------|----------------|--------|---------------------|----------|-------------|----------|-----------|
| मध्य          | αį   | 00       | 0           | 2         | 0        | 8             | m<br>~     | 20             | ð,     | w                   | 9 %      | 0           | ក្       | ~         |
| भोज           | 0    | ប        | 0           | उपमा में  | 0        | मापक हेतु में | अनुपास में | 0"             | 00     | साम्यप्रवंचोक्तिमें | 2        | 0           | 2        | १३ पर्याय |
| कद्रद         | 0    | 9        | <u>ئا</u> د | उपमा मे   | 0        | 0             | 0          | 0              | ហ      | 0"                  | •        | ٥           | 0        | 0         |
| वामन          | 0    | 0        | संस्थी      | 0         | ٥        | o             | 0          | 2              | 8      | 0                   | m<br>or  | otro        | 0        | <b>%</b>  |
| उन्हर         | a!   | 0 2      | 0           | a.<br>a.  | 8        | er<br>o       | >><br>~    | <u>ئر</u><br>م | w<br>~ | 9 5                 | ក្ខ      | महि ने लिखा | 6.6      | %         |
| द्यडी         | 0    | ~        | रूपक में    | उपमा में  | 0.00     | 0             | 0          | m              | 25     | 0                   | <b>ಕ</b> | ए केबल      | w        | 9         |
| भामह          | a.   | ~        | m·<br>m·    | × ×       | ň.       | o             | ٥          | ₩<br>~         | 9 ~    | 0                   | ដ្ឋ      | यह अलङ्कार  | 84       | 90        |
| नाम श्रलङ्कार | उदात | उपमा     | उपमाह्तपक   | उपमेथोपमा | ऊर्जस्वी | कान्यलिङ      | छेकानुपास  | तुल्ययोगिता    | दीपक   | द्यान्त             | निद्शना  | नियुव       | पर्यायोक | परिवृत्ति |
| संख्या        | 2    | er<br>ov | ×~          | 36<br>00  | ro.      | 9             | ជ          | W              | 0      | 38                  | 25       | 33          |          | 24        |

| क्रिक       | 29           | 28      | 23      | *  | 54      | 36   | 26  | 20       | 36                   | 0    | 0    | ar<br>m | 35     | m.<br>m. |
|-------------|--------------|---------|---------|----|---------|------|-----|----------|----------------------|------|------|---------|--------|----------|
| ममद         | 30           | 2       | 0       | 25 | 65      | 28   | •   | रुर      | रुह                  | 0    | 200  | 20      | 38     | es,      |
| भोज         | 0            | साम्यमे | 0       | 2  | 2       | w w  | 0   | 9 ~      | श्रनुपास में         | ភ    | ed . | 20      | 8      | 44       |
| कद्रद       | 0            | 0       | 0       | 10 | 2 %     | 8    | •   | w,       | ,0                   | 200  | 200  | w       | 9 %    | 0        |
| वामन        | 00           | र्भ     | 0       | 0  | w       | 9 6  | 0   | រិ       | 0                    | 0    | 8    | 9       | 28     | 44       |
| उद्भट       | ~            | 25      | ar<br>m | 25 | 25      | 10   | 6   | 26       | گر<br>م              | 60   | 00   | 8       | m'     | 01<br>81 |
| दर्गयी      | 00           | उपमामें | ពី      | 3  | 000     | ~    | 25  | 23       | o <sub>0</sub><br>मा | 24   | 00   | र्भ     | 8      | 26       |
| भामह        | 0            | उपमामे  | 29      | 44 | 8       | 38   | र्भ | 80       | अनुपास               | 0    | 0    | 96      | e<br>u | 33       |
| नाम अलङ्कार | पुनक्कवदामास | C)      | प्रेय   |    | IT      |      |     |          | लाटानुप्रास          |      |      |         |        |          |
| संख्या      | G.           | 9       | T.      | 3  | no<br>m | - Ar | W.  | m.<br>m. | > No                 | of m | or   | 9       | u<br>U | m        |

संस्कृत साहिस्य का इतिहास

| क्रयक  | ₩.       | 5        | m' | 9        | r.            | er<br>er | 80  | & x     | 8      | æ>       | <b>%</b> | ₹<br>%     | ٥  | **      |
|--------|----------|----------|----|----------|---------------|----------|-----|---------|--------|----------|----------|------------|----|---------|
| मभ्रमद | er .     | 6        | W, | >o<br>er | of<br>m       | w        | 9   | 0       | u<br>u | w<br>er  | 0%       | <b>∞</b> × | 0  | 200     |
| भोज    | er<br>er | 0        | 0  | 30       | संस्रष्टी में | 24       | w   | 200     | a<br>a | 28       | 0        | 8          | 33 | W.      |
|        |          |          |    |          |               |          |     |         |        | er<br>er |          |            |    | 1       |
|        |          |          |    |          |               |          |     |         |        | er       |          |            |    |         |
|        |          |          |    |          |               |          |     |         |        | 0 %      |          |            |    |         |
|        |          |          |    |          |               |          |     |         |        | > m      |          |            |    |         |
| भामह   | O        | en'      | •  | 8        | o             | en'      | No. | حر<br>س | w<br>m | 9        | 0        | m<br>L     | 0  | ur<br>U |
|        | व्यतिरेक |          |    |          |               |          |     |         |        | सहोक्ति  |          | याजाति     |    |         |
| संख्या | 2        | ۵-<br>>- |    |          |               |          |     |         |        |          |          |            |    | L C     |

## त्रालङ्कार विवरण तालिका संख्या २

इस तालिका में निम्न लिखित ५१ अलङ्कार ऐसे हैं जिनको मिट्ट, भामह, दएडी, उद्भट और वामन इन पाँचों में किसी ने नहीं लिखे हैं। इन पाँचों के बाद रुद्रट, भोज, मम्भट और रुय्यक के समय तक नवाविष्कृत हैं। इनमें किसके द्वारा कितने अलङ्कार नवाविष्कृत किये गये और अविष्कारक के बाद किस-किस ने स्वीकार किये उसका विवरण इस प्रकार है—

| संख्या | नाम त्रालङ्कार        | रुद्रट | भोज                  | मम्मट | रुयक     |
|--------|-----------------------|--------|----------------------|-------|----------|
| 8      | <b>त्र्रा</b> धिक     | 2      | विरोध में            | 9     | 1        |
| 2      | <b>त्र्रान्यो</b> न्य | 2      | २                    | 2     | 9        |
| 3      | श्रनुमान              | ₹      | 8                    | 3     | ३        |
| 8      | त्र्यवसर              | 8      | •                    | •     | 0        |
| 4      | <b>असंग</b> ति        | 4      | विरोध में            | 8     | 8        |
| ξ      | उत्तर                 | Ę      | २                    | ч     |          |
| 9      | उभयम्यास              | 9      | ब्रर्थान्तरन्यास में | •     |          |
| 9      | एकावली                | 5      | परिकर में            | Ę     | ६        |
| 3      | कारणमाला              | 3      | हेतु में             | 9     | 0        |
| 90     | चित्र                 | 90     | 8                    | 5     | 4        |
| 36     | तद्गुण                | ११     | 0                    | 3     | E        |
| 88     | पर्योय                | 98     | Y.                   | 90    | 80       |
| 13     | परिकर                 | 93     | <b>E</b> .           | 3 8   | 88       |
| 88     | परिसंख्या             | १४     | •                    | 85    | 35       |
| 9 43   | प्रतीप 💮              | १५     | साम्य में            | १३    | १३       |
| १६     | प्रत्यनीक             | १६     | विरोध में            | 68    | \$8      |
| 90     | पूर्व                 | 90     | •                    | 0     |          |
| 15     | पिहित                 | १८     | •                    | 0     | SPATT OF |

### संस्कृत साहित्य का इतिहास

| संख्या      | नाम ऋलङ्क      | ार रद्रट | भोज       | मभ्मट   | £         | य्यक |
|-------------|----------------|----------|-----------|---------|-----------|------|
| 29          | भ्रान्तिमान्   | 29       | 6         | १५      |           | १५   |
| 20          | भाव            | २०       | 5         |         |           | 0    |
| 28          | मत             | 78       | , ,       | 0       | 7757 ,    |      |
| २२          | मीलित          | 22       | E 18 3    | १६      | 10 394    | १५   |
| २३          | विषम           | 23       | विरोध में | 30      | - photos  | १७   |
| 28          |                | 28       | 0         | 12      |           | 35   |
| ર્ય         | विशेष          | 24       |           | 38      | blue be   | 38   |
| २६          | सम्मुच्चय      | 24       | 30        |         | 200       | 20   |
| २७          | सार .          | 30       |           | २०      | 1111      | 7    |
| २८          | साम्य          | ₹=       | 88        | २१      | 1 1500    | २१   |
| 35          | स्मरण          | 35       | १२        | 0       |           | 0    |
| 3.          | ग्रहेतु        |          | १३ स्मृति |         | TIL THE   | २२   |
| ₹9          | त्रभाव         | . 0      | 18        | 0       |           | . 0  |
| <b>३</b> २. | श्रर्थापत्ति   | 0        | १५        | 0 ,     | IDE IN    | 0    |
| 33          | त्राप्तवचन     | 0        | १६        | •       |           | •    |
| 38          | <b>उ</b> पमान  | 0        | 9.9       | 0       | 1200      | 3 0  |
| <b>₹</b> 4  | प्रत्यच्       | 0        | ₹ ° ≥     | 0       | John J    | 0    |
|             | बितर्क         | •        | 38        | 0       | Paylo.    | . 0  |
| ३६          | ।वतक           | 0        | . 30      | 0       | PER       | 50   |
|             |                |          | 7         | (सन्देइ | में )     | 51   |
| ३७          | संभव 🤚         | 0        | 28 23     | •       | - Slasjil | Wo   |
| ३८          | समाधि 🍍        | •        | 28 H      | २३      | लिया      | २३   |
| 35          | <b>अतद्गुण</b> |          | 0 =       | 28      | Many.     | 28   |
| 80          | मालादीपक       | .0       | 0 12      | २५      | 100       | २५   |
| ¥1          | बिनोक्ति 💮     | •        | 0         | - 24    | Page 1    | २६   |
|             |                |          |           | 1-1-    | 200       |      |

| संख्या | नाम अलङ्कार     | रुद्रट | भोज | भ∓मट | रुय्यक |
|--------|-----------------|--------|-----|------|--------|
| ४२     | सामान्य         | 0      | 0   | २७   | २७     |
| ४३     | सम              | 0      | •   | २८   | २८     |
| 88     | उल्लेख          | •      | 0   | 0    | 35     |
| ४५     | काव्यार्थापत्ति | •      | 0   | 0    | ३०     |
| ४६     | परिग्णाम        | 0      | • ' | •    | ₹9     |
| ४७     | विचित्र         | 0      | 0   | 0    | 32     |
| 85     | विकल्प          | 0      | •   |      | 33     |
| ४९     | भावोदय          | A . O  | 0   |      | 38     |
| 40     | मावसंधि 💮       | 0      | 0   |      | ३५     |
| प्र    | भवशवलता         |        | 0   | 0    | ३६     |
|        |                 | 35     | 77  | २म   | २६     |
| 45     | तालिका संख्या   | २६     | २३  | 88   | 8%     |
|        | १ के—           | 3 P 1  |     |      | 200    |
| १०३    | पूर्ण संख्या    | 44     | 48  | ६९   | = = ?  |

ऊपर की दोनों तालिका श्रों में संख्या १ की तालिका में ऐसे ५२ श्रलइहार हैं, जो मामह दर्गड़ी, उद्घट श्रीर वामन के समय तक (लगभग ईसा की
६वीं शताब्दी तक ) निर्ह्णात हो चुके थे। इस तालिका द्वाग विदित हो सकता है
कि भामह ने ३८, दर्गड़ी ने ३७, उद्घट ने ४१ श्रीर वामन ने ३१ स्वतन्त्र
श्रलङ्कार निर्ह्णा किये हैं। श्रीर वे किस किस नाम के हैं तथा पूर्वनिरूणित
किस किस श्रलङ्कार को परवर्ती किस किस श्राचार्य ने उसके सजातीय श्रलङ्कार
के श्रांतर्गत माना है। श्रीर इन ४२ में उक्त चारों श्राचार्यों के बाद किस किस
नाम के दृद्ध ने २६, भोज ने ३२, मम्मट ने ४१ श्रीर दृष्यक ने ४५ स्वीकार
किये हैं।

संख्या २ की तालिका में ५१ श्रालङ्कार ऐसे हैं जो भामह, दएडी, उद्गट श्रीर वामन के बाद (ईसा की द्वर्वी शताब्दी के बाद ) रुद्दर, भोज, मम्भट श्रीर रुय्यक द्वारा लगभग ईसा की १३ वीं शताब्दी तक निरूपित कियें गये हैं। इसके (संख्या २ के) द्वारा विदित हो सकता है कि किस किस नाम के श्रलङ्कार किस किस श्राचार्य द्वारा सर्वप्रथम निरूपण किये गये हैं श्रीर उनमें किस किस नाम के श्रलङ्कार पूर्ववर्ती श्राचार्य द्वारा निरूपित परवर्ती श्राचार्य द्वारा स्वीकृत किये गये हैं।

इन दोनों तालिकाश्रों के विवरण द्वारा यह भी ज्ञात हो सकता है कि लग-भग ईसा की १२ वी शताब्दी तक विभिन्न श्राचार्यों द्वारा निरूपित श्रलङ्कारों की संख्या कुल १०३ है। श्रीर यह भी ज्ञात हो सकता है कि इन १०३ में किस-किस नाम के रुद्रट ने ५५, भोज ने ४५, मम्मट ने ६९ श्रीर रुप्यक ने ८९ श्रलङ्कार स्वतन्त्र लिखे हैं। श्रीर श्रपने पूर्ववर्ती श्राचार्य द्वारा निरूपित किस-किस श्रलङ्कार को परवर्ती श्राचार्य ने सजातीय श्रन्य श्रलङ्कारों के श्रन्तगैत माना है।

इन तालिकाओं में जिन जिन आचायों द्वारा निरूपित अलङ्कारों की संख्या दी गई है उसमें और उन आचायों के प्रन्यों में दी गई अलङ्कारों की किसी-किसी नामावली में कुछ न्यूनाधिक्य अवश्य दृष्टिगत होगा। जैसे भोज के सरस्वती-क्एडाभरण में अलङ्कारों की सूचा में ७२ अलङ्कारों के नाम है किन्तु उनमें कुछ अलङ्कार ऐसे हैं जिनका अन्य आचायों ने अलङ्कार का विषय नहीं मान कर स्वतन्त्र विषय माना है। तथा कुछ अलङ्कारों में केवल नाम भेर है, ऐसे अलङ्कारों का इन तालिकाओं में उल्लेख नहीं किया गया है। इसी प्रकार रुद्रर ने अपने निरूपित अर्थालङ्कारों को चार वर्गों में विभक्त किया हैं, उनकी संख्या पद है। किन्तु उनमें कुछ अलङ्कार एक-एक नाम के एक से अधिक वर्गों में रखकर उनकी भी रद्रट ने पृथक गणना नहीं की गई है। बस, ऐसे ही अन्य कुछ कारणों से सख्या में न्यूनाधिक्य हो गया है।

यहां तक ईसा की १२ वीं शताब्दी तक के विभिन्न आवार्यों द्वारा निरूपित अलङ्कारों की संख्या और नामावली इन दोनों तालिकाओं में दो गई। इनके श्रितिरिक्त सन् १२०० ई० के बाद लगभग ईसा को दिन्नी शताब्दी तक के उपलब्ध श्रम्थों में विभिन्न लेखकों द्वारा जो श्रिधिक श्रलङ्कार लिखे गये है उनका विवरण इस प्रकार है—

१६ जयदेव ने चम्द्रालोक में द शब्दालङ्कार श्रोर १८ ग्रथालङ्कार सब ८६ श्रलङ्कार लिखे हैं जिनमें ७३ श्रलङ्कार पूर्व निरूपित हैं, जिनका ऊपर की तालिकाश्रों में उल्लेख हो गया है, शेष निम्नालिखत १६ श्रलङ्कार श्रधिक हैं— १ श्रत्युक्ति ५ श्रमंभव ९ पूर्वरूप १३ विषादन २ श्रनुगण् ६ उन्मीलित १० प्रहर्षण् १४ संभावना ३ श्रयांनुप्रास ७ उल्लास ११ प्रौढोक्ति १५ स्फुटानुप्रास ४ श्रवज्ञा ६ परिकुरांकुर १२ विकस्वर १६ हुंकृति

विश्वनाथ ने साहित्यदर्पण में १२ शब्दालङ्कार श्रौर ७० श्रर्थालङ्कार श्रौर ७ रसवदादि सब ८५ अलङ्कार लिखे हैं। जिनमें ८४ अलङ्कार पूर्वाचार्यों द्वारा निरूपित हैं शेष ५ अलङ्कार अधिक हैं—

२ त्र्र्यालङ्कार— १ त्र्रानुकूल १निश्चय

### † पूर्व निरूपित ७३ श्रालंकारों में-

६६ मम्मट द्वारा स्वीकृत ६९ में संकर, संसुष्टी श्रीर सूचम यह तीन जयदेव ने नहीं जिले हैं शेष ६६ मम्मट के श्रनुसार है जिनका नाम ऊपर की तालिकाश्रों द्वारा ज्ञात हो सकता है।

५ रुट्यक के स्राविष्कृत १ उल्लेख २ विचित्र, ३ विकल्प, ४ परिणाम स्रोर ५ काव्यार्थापत्ति ।

२ श्रावृत्ति [ दएडी-लिखित ] श्रीर पिहित [रुद्रट लिखित ]

र पूर्व निरूपित पर में विश्वनाथ ने पर रुग्यक द्वारा स्वीकृत लिखे हैं और १ हेतु (दण्डी श्रादि लिखित) लिखा है।

#### १ भाषासम

२ वाग्भट द्वितीय ने काव्यानुशासन में अन्य श्रीर अपर यह दो अलङ्कार नवीन लिखे हैं।

१८ अप्यय दीचित ने कुवलयानन्द में ७ रसवद आदि, ९ प्रमाणादि और १०२ अर्थीलङ्कार सब ११८ अलङ्कार निरूपण किये हैं। शब्दालङ्कार दीचितजी ने नहीं लिखे हैं। अर्थालङ्कारों में ८४ † अलङ्कार पूर्वाचार्यों द्वारा निरूपित हैं और शेष निम्नलिखित १८ अलङ्कार अधिक हैं—

१ अनुज्ञा ६ प्रस्तुनाङ्कुर ११ रहनावली १५ निशेषक
२ अल्प ७ प्रतिषेध १२ लालित १७ व्यानिन्दा
३ गूढोक्ति ८ मध्याध्ववसिति १३ लोकोक्ति १८ कारकदीपक्र
४ छेकोक्ति ६ मुद्रा १४ विधि
५ निर्शक्त १० युक्ति १५ निर्वृतोकि

३६ शोमाकर का अलङ्काररत्नाकर प्रायः श्रामाप्य है। उसमें सब कितने अल-ङ्कार लिखे हैं, यह अज्ञात है। नीचे लिखे ३६ अलङ्कार पूर्वाचार्यों से अधिक हैं जिनका परिचय कविराजा मुरारिदान के जसवन्तजसोमूषण द्वारा मिलता है-

१ अचिन्त्य १ अतिशय ३ ग्रानादर ४ उदाहरसा ५ अनुकृति ६ अवरोह ७ ग्रास्य = श्रादर ६ ग्रापत्ति १० ∗उद्भेद ११ उद्भेक १२ श्रासम १३ क्रियातिपत्ति १४ गूढ १५ तत्र १६ तुल्य

† पूर्व निरूपित मध अनङ्कार दोचित ने लिखे हैं जिनका विवरण-

७९ जयदेव द्वारा जिखिब ८९ में दीचित ने ८ शब्दालकार १ हुंकृति यह ९ तो नहीं जिखे और १ अनुमान दीचित ने प्रमाणालंकारों के अन्तर्गत जिखा है।

५ पूर्वाचार्यों के निरूपित १ लेश, २ संकर, ३ संस्रष्टी, ४ सूचम श्रीर ५ हेतु जो जयदेव ने नहीं लिखे थे वे दीचित ने लिखे हैं।

| १७ निश्चय                  | १८ परमाग           | १६ प्रतिपसवं २० प्रतिमा        | 11       |
|----------------------------|--------------------|--------------------------------|----------|
| २१ प्रत्यादेश              | २२ पत्यूह          | २३ प्रसङ्ग २४ वर्द्धमानव       | F F      |
| २५ व्याप्ति                | २६ व्यासङ्ग        | २७ संदेहामास २८ सजातीय         |          |
| THE WALLE A                | 12 30 11 168 1     | व्यतिरे                        | F        |
| २९ त्रिकल्पाभास            | ३० विध्याभास       | ३१ विनोद 💸 ३२ विपर्यय          |          |
| ३३ विवेक                   |                    | ३५ व्यत्यास ३६ समता            | 1        |
| <ul><li>यशस्क का</li></ul> | त्रलङ्कारोदाहरण भी | पाय: अपाप्य है। उसमें नीचे लिख | ने       |
|                            |                    | ी जसवंत जसोभ्षण दारा मिलता है- |          |
| १ श्रङ्ग                   | ३ अप्रत्यनीक       | प्रश्रमाष्ट ७ तत्सहशाका        | <b>र</b> |
| २ अनङ्ग                    | ४ अभ्यास           | ६ तात्पर्य 🖛 प्रतिबन्ध         |          |

२ भानुदत्त ने २ श्रलंकार नवीन लिखे हैं जिनका परिचय भी जसवन्त-जसोभूषण द्वारा मिलता है श्रनाध्यवसाय श्रीर भङ्गी।

९ परिडतराज ने रसगङ्गाघर में १ तिरस्कार त्रालंकार त्राधिक लिखा है। पूर्ण संख्या ⊏⊏

हन प्र श्रलङ्कारों के साथ उपर की तालिकाओं के १०३ श्रलङ्कार मिला देने पर कुल संख्या १९१ होती है।

### अलङ्कारों का कम विकास 🕛 🕒 🗓 🕒 📜

श्रलङ्कारों के क्रम-विकास पर दृष्टिपात करने पर विदित होता है कि महामुनि भारत के नाट्यशास्त्र में सबसे प्रथम चार और उसके बाद श्रिप्रपूराण में
१६ श्रलङ्कारों की संख्या श्रलङ्कारों के श्रांशिक क्रम विकास की प्रथमात्रस्था सूचन
करती है, जैसे कि प्रारम्भिक काल में होना स्वामाविक है। उसके बाद लगभग ईसा को छठी शताब्दी के पूर्व के ग्रन्थ श्रनुपलब्ध है, फिर भी इस मध्यवर्ती समय में श्रलङ्कारों का क्रम विकास श्रवश्य हुआ है। क्योंकि भामह और
भिट्ट के ग्रन्थों में जो श्रलंकारों की संख्या ३८ है, वह भामह या भिट्ट द्वारा हो

१ देखिये, प्रथम भाग।

परिवर्द्धित नहीं की गई है। किन्तु भामह द्वार। काव्यालङ्कार में किये गये पूर्ववर्ती बहुत से अज्ञात एवं ज्ञात नामा आचायों के मतों के उल्लेख से १ स्पष्ट है कि भामद के पूर्ववर्ती ग्रानेक श्राचार्यों द्वारा-जिनका समय श्रज्ञात है-श्रलं-कारों का क्रम-विकास शनै: शनै: होता रहा है। मिट्ट ख्रीर भामह के बाद (ईसा की लगभग छुठा शताब्दी के बाद ) दएडी, उद्भव्य श्रीर वामन के समय [ ईसा की आठवीं शताब्दी ] तक अलङ्कारीं को संख्या लग भग ५२ हो गई है। यद्यपि यह परिवर्दित संख्या महत्वपूर्ण नहीं है, तयापि विषय विवेचन द्वारा क्रम-विकास पर बहुत कुछ प्रकाश पहता है। ग्रातः भाष्ट्र भामह से वामन तक [ईसा की ८ वीं शताब्दी तक ] अलुकारों के कम-विकास का दितीय काल है। उसके बाद ईसाको नवी शताब्दी के रुद्रट से लेकर महाराजा भोज, स्राचार्य मम्मट श्रीर रुयक इन चारो श्राचार्यों के समय तक [सन ११५० ई० तक ] श्राल-ङ्कारों की संख्या १०३ तक पहुंच गई है। ब्रालंकारों के क्रम-विकास का मध्यवर्ती यही काल महत्व-पूर्ण है। उसके बाद जयदेव, विश्वनाथ, श्रव्पय्य दीद्भित तथा कुछ अन्याय लेखक और पडितराज जगन्नाथ के समय तक [ईसा ১⊏ वीं शताब्दी तक ) श्रलङ्कारों की संख्या यद्यपि लगभग १९१ तक पहुंच जाती है, किन्तु इस संख्या में बहुत से अलङ्कार ऐसे भी कुछ आचायों ने स्वतन्त्र लिख दिये हैं जिनमें विलद्मण चमत्कार न होने के कारण उनका अन्य अल-क्कारों के अन्तर्गत समावेश हो जाता है। इसी प्रकार कुछ अलक्कार ऐसे भी है जिनमें चम्कार सर्वथा न होने के कारण सुप्रसिद्ध आचार्यों द्वारा वे स्वीकार नहीं किए गए। ऐसे अलङ्कारों का नाम रुय्यक के समय तक का तो ऊपर की तालिकात्रों द्वारा ही ज्ञात हो सकता है। उसके बाद जयदेव के हुंकृति- श्रर्था-नुपास, स्फुटःनुपास; विश्वनाथ के पांचो. वाग्मट के दोनों, यशस्क के श्राठों. भानुदत्त के दोनों, शोभाकार के ३६ में २४ % केवल इन लेखकों के प्रत्थों तक

क्ष शोभाकर का, 'उदाहरण' श्रीर श्रसम दो श्रलङ्कार परिडतराज ने स्वीकार किया है।

ही सीमित रह गये—इनके परवर्ती किसी लेखक ने उन्हें स्वीकार नहीं किया। इनके सिवा जयदेव श्रीर श्रप्य द्वारा नवीन निरूपित श्रलंकारों को भी काव्यप्रकाश के उद्योत व्याख्याकार नागेश भट्ट ने मम्मट निरूपित श्रलङ्कारों के श्रन्तर्गत दिखाने की चेष्टा की है। श्रस्तु श्रव यहाँ श्रलङ्कार विषयक एक श्रीर भी ज्ञातव्य बात का उल्लेख किया जाना श्रावश्यक है, श्रीर वह है श्रलङ्कारों का वर्गीकरण।

### श्रलङ्कारों का वर्गीकरण

यह पहिले कहा गया है कि प्रत्येक अलङ्कार में उक्ति-वैचित्र्य अर्थात् वर्णन करने की शैली विभिन्न रहती है। ऐसा होने पर भी अलङ्कारों के कुछ मूल-तत्व ऐसे हैं जिनके आधार पर सजातीय अनेक अलङ्कारों का एक समूह अपने मूल-तत्व पर अवलम्बत है। उन मूल-तत्वों के आधार पर अलङ्कारों को भिन्न-भिन्न समूह में विभक्त किया जा सकता है। इस विषय पर ठद्रट के (ईसा की नवीं शताब्दी के) प्रथम किसी आवार्य ने लच्य नहीं किया। सबसे प्रथम ठद्रट ने अपने निरूपित अर्थालङ्कारों को वास्तव, औपम्य, अतिशय और शलेष इन चार मूल-तत्वों पर चार श्रेणियों में विभक्त किया है। ठद्रट का वर्गी-करण मूल-तत्वों के आधार पर होने पर भी महत्व-पूर्ण नहीं है, क्योंकि मूल-तत्व का विभाजन यथार्थ नहीं हो पाया है। अत्रय यहां उत्तका विश्तृत विवरण देकर विस्तार करना अनुपयुक्त है। उद्घट के पश्चात् रुय्यक ने अलंकारसर्वस्व में जो अलंकारोंका वर्गीकरण किया है वह मूल-तत्वों के आधार पर यथार्थ होने के कारण अधिक स्पष्ट और उपयुक्त है।

रुयक ने अपने निरूपित अर्थालङ्कारों में निम्नलिखित अलङ्कारों को सात वर्गों में इस प्रकार विभक्त किया है—

१ इसका स्पष्टीकरणा लेखक ने श्रपने काव्य करणद्भुम के तृतीय संस्करण के द्वितीय भाग श्रलंकारमञ्जरी की भूमिका में किया है।

२८ अलङ्कार सादृश्य-गर्भ या उपमागर्भ

४ भेदाभेद तुल्य प्रधान - उपमा, उपमेयोपमा, श्रनन्त्रय श्रीर स्मरण।

= अभेद् प्रधान³—

६ आरोप-मूल —रूप ह, परिणाम, सन्देह, भ्रान्ति, उल्लेख और अपहुति।

२ ऋध्यवसाय मूल—उत्धेचा श्रौर श्रतिशक्षीकः । १६ गम्यमान श्रौपम्य<sup>४</sup>—

२ पदार्थगत -- तुल्ययोगिता और दीपक ।

१ इन २८ अलंकारों का वीजभूत मून-तस्व साधम्य ( उपमा ) है। साधम्य का वर्णन तीन प्रकार से होता है — भेदाभेद तुल्य प्रधान, अभेद प्रधान श्रीर भेद प्रधान। साधम्य कहीं शब्द द्वारा स्पष्ट कहा जाता है श्रीर कहीं गम्य [ छिपा हुआ ] रहता है। अतप्व जिस-जिस अलंकार में जिस-जिस प्रकार का साधम्य रहता है, उसके अनुसार इनका अवान्तर वर्गीकरण भी किया गया है।

२ इन चारों श्रलंकारों में उपमेय श्रीर उपमान के साधम्हा में भेद श्रीर श्रभेद कुछ नहीं कहा जाता है, तुल्य प्रधान साधम्ब रहता है।

३ इन श्राठों श्रलंकारों में उपमेय और उपमान के साधम्ब में श्रभेद कहा जाता है। इनमें भी रूपक श्रादि ६ में उपमेय में उपमान का श्रारोप किया जाता है श्रत: श्रारोप मूल सादश्य होता है श्रीर उत्योचा में श्रानिश्चित रूप एवं श्रातिशयोक्ति में निश्चित रूप से उपमेय में उपमान का श्रध्यवसाय किया जाता है, श्रत: श्रध्यवसाय-मूल सादश्य होता है।

४ इन १६ श्रलंकारों में उपमेय-उपमान भाव या साहश्य शब्द द्वारा नहीं कहा जाता किन्तु गम्य (छिपा) रहता है।

५ इन दोनों में उपमेय या उपमानों का या दोनों का साहरय एक पर में कहा जाता है ग्रातः पदार्थ गत गम्य साहरय रहता है।

- . ३ वाक्यार्थगत १—प्रतिवस्तूपमा, दृष्टान्त स्रौर निदर्शना ।
- १ भेद प्रधान र—व्यतिरेक, सहांक्ति श्रीर विनोक्ति ।
- २ विशेषण् वैचित्रय समामोक्ति श्रौर परिकर।
- १ विशेषगा विशेष्य वैचित्रय"-श्लेष ।
- १ अप्रस्तुतपशंसा (समासोक्ति के विरुद्ध होने के कारण)
- १ त्र्यर्थन्तरन्याम [ त्र्रप्रमृतुनप्रशंसा का सजातीय होने के कारण ]
- ३ पर्यायोक्ति, व्याजस्तुति स्रीर स्राचेप —गम्यत्व-वैचित्र्य होने के कारण इसी वर्ग में रक्खे गये हैं।
- १२ विरोध मूल—इनका मूल-करण विरोधात्मक वर्णन है— विरोध, विभावना, विशेषोक्ति, सम, विचित्र, श्रिधिक, श्रन्योन्य, विशेष, व्यावात, श्रितिश्योक्ति (कार्यकारण पौर्वापय्यं विपर्यय) श्रसङ्गति श्रीर विषम ।
  - ४ शृह्मला बन्ध मूल इनमें शृह्मला [ सांकल ] की भांति एक पद या वाक्य का दूसरे पद या वाक्य क साथ संबंध रहता है। कारणमाला, एकावली, मालादीपक और सार,
    - १-इन तोनों में वाक्य के अर्थ में गम्य सादश्य रहता है।
- ३ इन तीनों में उपमेय उपमान के सादृश्य में भेद पूर्वक गन्य सादृश्य रहता है।
- प्रविनोक्ति को, सहोक्ति के विरोधी होने के कारण इस वर्ग में रक्खा गया है।
  - ६ इन दोनों में विशेषण-वैचित्र्य गत गम्यसादश्य रहता है।
- १ रलेष में विशेष्य श्रीर विशेषण दोनों के वैचित्र्य में गम्य साहरय रहता है।
- २ रुटयक ने अतिशयोक्ति को २ वर्गों में रक्खा है एक तो अध्यवसाय-मूल वर्ग में श्रीर दूसरे विरोध-मूल वर्ग में।

३ न्याय मृल-ये तर्क न्याय के म्राश्रित हैं-कार्यलङ्ग भ्रौर श्रनुमान

काव्य न्याय मूल —
 यथासंख्य, पर्याय, परिवृत्ति, श्रर्थापत्ति, विकल्प, परिसंख्या, समुचय श्रोर
 समाधि ।

७ लोकन्यास—
प्रश्मनीक, प्रतीप, मोलित, सामान्य, तद्गुण, त्रातद्गुण त्रौर उत्तर।
३ गृढार्थ प्रतीति—यह गृढ त्र्र्यं की प्रतीति पर निर्भर हैं—

सूदम, व्याजोक्ति और वक्रोक्ति इनके अतिरिक्त नीचे लिखे अलंकारों को किसी वर्ग में विभक्त नहीं किया है—

२ मिश्रित—संकर श्रौर संसृष्टि।

३ स्वभावोक्ति, भाविक ग्रौर उदात ।

७ रस, भाव संबन्धीय-रसवद्, प्रेय, ऊर्जस्वी, समाहित, भावोदय, भाव-सन्धि ऋौर भाव-शवलता।

### श्रलङ्कारों के लच्चण श्रौर उदाहरण

इत विषय में भी संस्कृत के प्राचीन श्राचार्यों का प्राय: मतमेद है। श्रत-एव इस विषय पर भी संस्कृत के कुछ सुप्रसिद्ध ग्रन्थों में महत्वपूर्ण श्रालोचना-तमक विवेचन किया गया है जिसमें पिण्डतराज का रसगङ्गाघर विशेषतया उल्लेखनीय है। हिन्दी भाषा के प्राचीन या श्राधुनिक साहित्य ग्रन्थों में इस विषय पर कुछ भी प्रकाश नहीं डाला गया है। इन पंक्तियों के लेखक के हिन्दी के श्रलङ्कारमञ्जरी ग्रन्थ (काव्यकल्पद्धम के तृतीय संस्करण के द्वितीय भाग) में इसी श्रालोचनात्मक श्रीली द्वारा इस विषय का भी विस्तृत विवेचन किया गया है।

### रीति सम्प्रदाय

'रीति' शब्द रीङ् घातु से बना है—'रीङ् गतौ'। काव्य में 'रीति' शब्द मार्ग का पर्याय माना गया है। महाराजा भोज ने कहा है—

'वैदर्भादिकतः पन्थाः काव्ये मार्ग इतिस्मृतः । रोङ्गताविति धातोः सा व्युत्पत्त्या रीतिरुच्यते ।'

--सरस्वतीकएठा० २।२७

इसकी व्याख्या में कहा है-

'रियन्ते परम्परया गच्छन्त्यनयेति करणसाधनोऽयं रीतिशब्दो मार्गपर्यायः।'

रीति सम्प्रदाय के प्रघान प्रतिनिधि वामन ने 'रीति' का स्पष्टीकरण इस प्रकार किया है—

> 'विशिष्टापद्रचना रीतिः।' 'विशेषो गुणात्मा।' —काव्यालङ्कारसूत्र ११२।७-५

श्चर्यात् विशेष प्रकार की माधुर्य श्रादि गुण्युक्त पदों वाली रचना की रोति कहते हैं। श्रतएव 'रोति' गुणों पर भी श्रवलन्त्रित होने के कारण प्रथम गुणों के विषय में विवेचन किया जाना श्रावश्यक है।

गुणों का महत्त्व

गुणों का निरूपण तो प्रायः समी साहित्य प्रन्थों में है, किन्तु कुछ प्रन्थों में गुणों का महत्व भी प्रदर्शित किया गया है। श्रिप्रपाण में कहा है—
'श्रालंकृतमपि प्रीत्ये न काव्यं निगुणं भवेत्।
वपुष्यत्तिते स्त्रीणां हारो भारायते परम्।'

-- श्रध्याय० ३४६।१

श्र खंकार युक्त भी कान्य गुण-रहित हो तो प्रीति-जनक [ मनोरभक ] नहीं हो सकता, जैसे कुरूपा छी के हार आदि आभूषण केवल भार कप होते हैं। श्राचार्य वामन ने गुणों का महत्व प्रदर्शित करते हुए कहा है—

'युवतेरिव रूपमङ्गकाव्यं स्वद्ते शुद्धगुणं तद्प्यतीव ।

विहितप्रण्यं निरन्तराभिः सदलङ्कारविकल्पकल्पनाभिः।''

यदि भवति वचश्च्युतं गुणेभ्योवपुरिव यौवनवन्ध्यमङ्गनायाः।

श्रापि जनद्यितानि दुर्भगत्वं नियतमलंकरणानि संश्रयन्ते।'र —काव्यालंकारसूत्र ३।१।२

महाराज भोज ने भी कहा है—

त्र्यलंकृतमपि श्रव्यं न काव्यं गुणवर्जितम् । गुणयोगस्तयोर्मुख्यो गुणालङ्कारयोगयोः । <sup>3</sup>

—सरस्वतीक० १।५**९** 

३ अलंकारों से युक्त भी गुण-रहित काव्य चित्ताकर्षक नहीं होता श्रतः कान्य का गुण और अलंकारों के सम्बन्ध में गुणों से युक्त होना परमावश्यक है । अर्थात् अलंकार चाहे न भी हों पर गुण श्रवश्य होने चाहिये।

१ युवती के रूप के समान कान्य, श्रलंकार रहित ( युवती पच में हार श्रादि श्राभूषण श्रीर कान्य-पच में उपमा श्रादि श्रलंकार रहित ) भी केवल गुण युक्त ( युवती पच में शालीनता श्रादि श्रीर कान्य-पच में 'श्रोज' श्रादि गुण युक्त ( स्वक जनों के विच का श्राकर्षक होता है। श्रीर वह गुण युक्त ( कान्य या खी का रूप ) श्रलंकारों से युक्त होने पर श्रत्यन्त श्राकर्षक हो जाता है।

२ अनेक मुन्दर आभूषणों से युक्त भी जिस प्रकार कामिनी का शरीर यदि शाबीनता आदि गुणों से रहित हो तो दुर्भंग होता है, उसी प्रकार उपमा आदि अलंकारों से युक्त भी काव्य यदि ओज आदि गुणों से वर्जित हो तो दुर्भंग (अनादरणोय) होता है।

गुणों का लद्मण

श्रच्छा, श्रव यह स्पष्ट करना श्रावश्यक है कि काव्य में 'गुण' किसको कहते हैं। नाट्य शास्त्र में गुणों का लज्ञण न लिख कर दोशों के विपर्यय की गुण बताया गया है। श्रीर श्रिशपुराण में गुण का लज्ञ्ण यह लिखा है—

'यः काव्ये महतीं छायामनुगृह्णात्यसौ गुगाः।'

-38613

गुण वह है जो काव्य में अत्यन्त शोमा को अनुग्रहीत करता है। अर्थात् काव्य को अत्यन्त शोमित करता है वह गुण है। अग्निपुराण के बाद मामह, दण्डी और उद्भट ने गुण का लच्चण नहीं बताया है। और न गुण और अलङ्कार में कुछ भेद हां बताया है, जैसा कि अलंकार सम्प्रदाय के अन्तर्गत दिखाया गया है। अग्निपुराण में गुण को काव्य का शोगकारक बताया गया है। और दण्डो ने अलंकारों को भी काव्य को शोमित करने वाला धर्म बताया है। दण्डी ने कहा है—

'काव्यशोभाकरान्धर्मानलङ्कारान् प्रचक्षते।'

-काब्याद० २।१

जत गुण और अलङ्कार दोनों ही काव्य के शोमा-कारक माने गये तो प्रश्न होता है कि इनमें भेद ही क्या रहा ? फिर इनके पृथक् पृथक् नाम क्यों रक्खें गये ? किन्तु आश्चर्य है कि इस प्रश्न पर उपलब्ध ग्रन्थों में वामन के प्रथम किसी साहित्याचार्य ने लच्च नहीं किया है। सर्वप्रथम वामन ने ही काव्यालं-कारसूत्र में गुणों और अलङ्कारों में क्या भेद है इस विषय में अपना मत प्रकट किया है।

वामन का मत

वामन ने-

'काव्यशोभायाः कर्त्तारो धर्मा गुणाः।' 'तदतिशयहेतवस्त्वलङ्काराः ।'

--काड्यालङ्कारसूत्र ३।१।१,२

इन दो सूत्रों में गुणों को काव्य के शोभाकारक धर्म और ग्रालक्कारों को उस गुण-कृत शोभा का उत्कर्षक [बढ़ाने वाले ] बताया है। श्रीर इन दोनों सूत्रों की—

'ये खलु राब्दार्थयोर्धर्माः काव्यशोभां कुर्वन्ति ते गुणाः । ते चौजः-प्रसादादयः । न यमकोपमादयः । कैवल्येन तेषामकाव्यशोभाकरत्वात । स्रोजः प्रसादादीनां तु केवलनामस्ति काव्यशोभाकरत्वमिति ।'

इस वृत्ति में कहा है कि 'केवल गुण काब्य के शोभाकारक हैं—केवल श्रलंकार नहीं'। श्रयांत् वामन दो बात कहता है —एक तो यह कि जिस रचना में केवल 'गुण' हों वह काव्य माना जा सकता है, श्रीर दूपरी बात यह कि जिस रचना में केवल श्रलङ्कार हों वह काव्य नहीं माना जा सकता। इन दोनों बातों में वामन की दूसरी बात के विषय में श्रलंकार सम्प्रदाय के श्रन्तर्गत यह दिखाया जा चुका है कि वामन का यह मत सर्वथा निस्सार है। श्रंव वामन की प्रथम बात का भी निस्सारता श्रागे के विवेचन द्वारा काव्य ममज्ञों को स्वयं विदित हो जायगी।

वामन के इस मत की अप्रालोचना के लिये अब क्रमशः वामन के गुण विषयक सभी मों पर विवेचन किया जाता है—

#### गुणों की संख्या

गुणों की संख्या के विषय में भी मतभेर है। महामुनि भरत ने १० गुण निरूपण किये हैं—(१) श्लेष, (२) प्रसाद, (३) समता, (४) समाधि, (५) माधुर्य, (६) श्रोज, (७) पद, मौकुमार्य, (८) श्रायं के ६ छीर शब्दार्थ उभय के ६ इस प्रकार १६ गुण निरूपण किये गये हैं। श्राचार्य दण्डी ने गुणों के नाम श्रीर संख्या तो भरतमुनि के अनुसार ही लिखी है किन्तु गुणों के कम श्रीर लच्चणों में बहुन कुछ परिवर्तन कर दिया है। वामन ने शब्द के १० श्रीर अर्थ के

१० गुण बताये हैं और महाराजा भोज ने शब्द के २४ और अर्थ के २४ गुणों का निरूपण किया है।

एक श्रेणी के आवार्यों ने गुणों की संख्या में जब कि इस प्रकार वृद्धि की है, तो दूसरी श्रेणी के भाम इ आदि ने केवल 'माधुर्य' 'श्रोज' श्रोर 'प्रसाद' यही तीन गुण बताये हैं।

गुणों की इस विभिन्न संख्या के विषय में त्राचार्य मम्मट के पूर्वनर्ती अन्यों में स्वतन्त्रता का साम्राज्य प्रतीत होता है। इस विषय पर संमवत: प्राचीना चार्यों द्वारा गम्मीर विचार नहीं किया गया है। वस्तुतः ध्यान पूर्वक देखा जाय तो नाट्यशास्त्र श्रीर दएडो के निरूपित गुणों का श्रविकांश में जिस प्रकार वामन के निरूपित १० गुंखों में समावेश हो जाता है उसी प्रकार महाराजा भोज द्वारा निरूपित गुणों का भी प्रायः अधिकांश में वामन के निरूपित गुणों में समावेश हो जाता है - केवल नाम मात्र का भेद रह जाता है अतएव आचार्य मम्मट ने वामन के मत को ही त्रालोचना की है। मम्मट ने अपने पूर्ववर्ती आचार्यों के विभिन्न मतों पर विचार कर के भामह के मत को सारभूत समभ कर उसा के अनुसार केवल तोन ही गुण माधुर्य, श्रोज श्रीर प्रसार स्वीकार किये हैं। श्रीर वामन के बताये हुए शब्द के (१) स्रोज, (२) प्रसाद, (३) श्लोष, (४) समता, (५) समाधि, (६) माधुर्य, (७) सीकुमार्य, (८) उदारता, (६) अर्थव्यक्ति श्रीर (१०) कान्ति इन दश गुणों में बहुत से तो मम्मट ने अपने स्वीकृत तीन (माधुर्य त्रोत और प्रसाद गुणों के अन्तर्गत और शेष, दोष के अभावरूप एवं दोष रूप स्पष्ट सिद्ध कर के दिला दिये हैं। मम्मट का कहना है कि वामन के बताये हुए श्लेष, समता, उदारता, पसाद और ख्रोज इन पांचों का हमारे स्वीकृत ख्रोज को ध्वनित करनेवाली रचना में अन्तर्भाव हो जाता है। अगर भाधुर्य हमारे स्वीकृत माधुर्य की अभिव्यक्त ह-रचना है। श्रीर वामन ने जो 'समना' नाम का गुण माना है वह दोष रूप है, न कि गुण, क्योंकि समता की सर्वत्र स्थिति श्रनु-चित है-प्रतिपाद्य विषय की उद्भटना और अनुद्भटता के अनुसार एक ही पद्य

में मिन्न-भिन्न शैली का प्रयोग किया जाना आवश्यक है—न कि सर्वत्र समता। जीर वामन ने जिनको 'कान्ति' और 'सुकुमारता' गुण वताया है, वे ग्राम्यत्व और कष्टत्व दोषों के अभाव मात्र हैं, न कि गुण, क्योंकि कान्य में उक्त दोनों दोषों को दूर कर देने पर कान्ति और सुकुमारता की स्थित स्वयं हो जाती है। अब रहा 'अर्थन्यक्ति' सो हम 'प्रसाद' गुण को मानते हैं, तब उसकी आवश्य-कता ही क्या रह जाती है—अर्थन्यक्ति का अर्थ है अर्थ का स्पष्ट सुगमता पूर्वक ज्ञान होना वही, तो प्रसाद गुण है।'

इसी प्रकार वामन ने अर्थ के भी १० गुण बताये हैं, जिनके नाम शब्द के गुणों के अनुसार ही हैं किन्तु अ। चार्य मम्मट कहते हैं —

''वामन के निरूपित अर्थ के गुणों में श्लेष और ब्रोज के प्रथम चार भेद तो विचित्रता मात्र हैं, ऋत: इनको गुग्ग नहीं कह सकते, यदि ऐसी विचित्रता को ही गुरा मान लिया जाय तो अर्थ वैचित्र्य तो प्रत्येक श्लोक में रहता है-उन सभी को गुए स्वीकार कर लेने में तो गुणों की संख्या की गएना ही न हो सकेगी । श्रौर वामन ने ऋषिक पद न होने को 'प्रसाद' गुण ( प्रयोजक-मात्रपरिग्रहः प्रसाद:-का० ल० सूत्र ३।२।३ ), उक्ति वैविज्य को माधुर्य ( 'उक्तिवैचिञ्यं माधुर्यम् ३।२।११) , कठोरता न होने को सौकुमार्यं ( श्रपारूष्यं सौकुमार्यम् ३।२।१२), ब्राग्यता न होने को 'उदारता' ( 'ब्रब्राम्यत्वोदारता ३।२।१३), विषमता न होने को समता—('ग्रवैषस्यं समता' ३।२।५) श्रौर पदों का सामिप्राय होना 'त्र्रोज' गुण का पांचवाँ मेद—( साभिप्रायत्वमेवच २।२।२ ) बताया है, किन्तु यह सब क्रमशः अधिकपदस्त्र, अमङ्गल रूप अश्ली-लत्व, प्राम्यत्व भश्रप्रक्रमत्व ग्रीर ग्रपुष्टार्थत्व रूप दोष के ग्रभाव मात्र हैं, ग्रथात् उक्त दोष न होना ही इनका स्वरूप है, तब ये दोष के अभाव ही कहे जा सकते हैं-न कि गुण । श्रीर वामन ने स्थमाव के स्पष्ट वर्णन करने को श्रर्थ-व्यक्ति माना है-( 'वस्तुस्वभावस्फुटःवमर्थव्यक्ति: ३।२।१४) किन्तु यह स्वभा-बोक्ति अलंकार है - न कि गुण । बामन ने जो रस के स्वष्टतया प्रतीत होने में

'कान्ति' गुण माना है—['दीसरसन्दं कान्तिः' ३।२।१२] वह रस, ध्विन तथा गुणीभूतव्यंग्य रसवत् अलंकार आदि का विषय है—न कि गुण। और जो 'समाधि' गुण बतलाया है, वह किव के अन्ति करण में रहने वाली ज्ञान रूप वस्तु है अतः वह काव्य का कारण है—न कि गुण, अतएव वामनोक्त अर्थ के दशों गुण, गुण नहीं माने जा सकते"।

श्राचार्य मम्भट के प्रतिपादित इस मत का महत्व श्रीर इसकी सर्व-मान्यता का सर्वोपिर प्रमाण यह है कि हेमचन्द्र, विश्वनाथ जैसे सुप्रसिद्ध श्रालोचक श्रीर साहित्याचार्यों ने मम्मट के स्वीकृत तीन गुण—माधुर्य, श्रोज श्रीर प्रसाद ही स्वीकार किये हैं। यह तो हुश्रा गुणों की संख्या का विवेचन श्रव यह विवेचनीय है कि—

काव्य में गु गा क्या पदार्थ हैं

मम्मटाचार्य ने गुणों का सामान्य लच् --

'ये रस्यस्याङ्गिनो भर्माः शौर्याद्य इवात्मनः। उत्कर्षहेतवस्ते स्युरचलस्थितयो गुणाः।'

—काव्यप्रकाश द।६६

यह लिखा है। अर्थात् 'गुण' रस के धर्म, रस के उत्कर्ष के हेतु और रस में अवलिखा है। अर्थात् 'गुण' रस के धर्म इसलिये कहा है कि जिस प्रकार शूरता अ।दि जीवातमा के धर्म हैं उसी प्रकार माधुर्य आदि गुण काव्य के आत्मा स्थानीय रस के ही धर्म हैं [रस में हां रहते हैं] न कि वर्ण रचना में। तथा उत्कर्ष के हेतु इस लिये कहा है कि जिस प्रकार शूरता आदि गुण आत्मा में अवय अशूर पुरुषों की अपेदा बीर पुरुषों का महत्व प्रकट करते हैं, उसी प्रकार गुण भी काव्य के मुख्य तत्व रस में उत्कर्ष करते हुए रस रहित काव्य की अपेदा। सरस काव्य का महत्व प्रकट करते हैं। और गुणों को रस में अवलिस्थित वाले इसलिये कहा है कि गुण रस के साथ निरन्तर रहते हैं— जहां रस होगा वहां गुण अवश्य होगा। यदि गुणों को केवल रस के उरकर्षक

मात्र कहा जाता तो गुणों के लच्च की अलंकारों में अतिव्याप्ति हो जाती क्यों कि रस के उत्कर्षक तो प्रायः अलंकार भी होते हैं, किन्तु सर्वत्र नहीं । श्रौर यदि गुण रस के केवल धर्म कहे जाते तो रस में श्रङ्कारत्व आदि धर्म मी रहते हैं, इसलिये गुणों के लच्च में 'रस के उत्कर्षक', 'रम क धर्म' और 'रस में अचलिश्यित वाले' यह तीनों बात कही गई हैं। गुणों के इस लच्च द्वारा गुण और अलंकार का भेद भी स्पष्ट हो जाता है।

. मम्मट ने गुणों के सामान्य लज्ञ ए के बाद अपने स्वीकृत तीन गुणों में 'माधुर्य' गुण का लज्ञ्ण—

'अ।हादकत्वं माधुर्यं शृङ्कारे द्रुतिकारणम् । करुणे विप्रलम्भे तच्छान्ते चातिशयान्वितम् ।'

-का० प्र० माइम-६९

यह लिखा है। अर्थात् जिसके कारण चित्त द्रुत हो जाता है—ग्रार्द्र प्राय हो जाता है—ग्रार्द्र प्राय हो जाता है—जस अह्णाद विशेष का नाम माधुर्य गुण है। श्रीर वह [माधुर्य] सम्भोग श्रङ्कार से करण रस में, करण रस से विप्रलंग-श्रङ्कार में, श्रीर विप्रलंग-श्रङ्कार से शान्त रस में अतिशय युक्त रहता है क्यों कि

<sup>#</sup> इसका स्पष्टीकरण उदाहरण देकर जोखक ने अपने काव्यकलपद्भ के वृतीय संस्करण के प्रथम भाग - रसमञ्जरी में किया है।

रे यहां 'श्राह्णाद्विशेव' इसिलये कहा गया है कि श्राह्णाद रूप तो सभी रस हैं किन्तु श्र्ङ्जार, करुण श्रीर शान्त रसारमक जिस श्राह्णाद्विशेष से चित्त नवीभूत हो जाता है, वह माधुर्य गुण है। काव्यप्रकाश की इस कारिका में जो 'श्राह्णादक' शब्द है उसका श्रर्थ यहां श्राह्णाद करने वाला नहीं जिया जा सकता क्योंकि 'रस' स्वयं श्राह्णाद रूप हैं—न कि श्राह्णाद के कारण श्रतप्र यहां 'श्राह्णादक' पद है वह खार्थ में 'क' प्रत्यय होने के कारण श्राह्णाद का ही वाचक है।

करुण, विप्रलंभ श्रौर शान्त रस में माधुर्य द्वारा चित्त क्रमशः श्रिधिकाधिक द्रुत हो जाता है। श्रौर 'श्रोज' गृण का लच्च —

> 'दीष्त्यात्मविस्तृतेर्हेंतुरोजो वीररसस्थिति । वीभत्सरौद्ररसयोस्तस्याधिक्यं क्रमेण च ॥'

> > -का० प्र० दाहर-७०

यह लिखा है। अर्थात् वीर रस में जो उद्दीपकता रूप एक धर्म रहता है, जिसके कारण चित्त ज्वलित जैसा हो जाता है, उसका नाम ख्रोज गुण है। श्रीर उस ( ख्रोज) की वीर रस में स्थिति रहती है श्रीर वह ( ख्रोज) बीर रस से अधिक बीमत्स रस में, श्रीर बीमत्स रस से अधिक रौद्र रस में रहता है। ख्रीर प्रसाद गुण का लच्चण—

'शुष्केन्धनाग्निवत्स्वच्छजलवत् सहसैव यः। व्याप्नोत्यन्यत् प्रसादोऽसौ सर्वत्र विहितस्थितिः॥'

—का० प्र० ८।७०-७१

यह लिखा है। श्रर्थात् जो सूखे ईंधन में श्रिम की भांति (रौद्रादि रसों में ) तथा स्वच्छ वस्त्र में जल की भाँति (शृङ्कारादि कीमल रसों में ) चित्र को सहसा रस से ज्याप्त कर देता है, उस विकास रूप रस के धर्म को प्रसाद गुण कहते हैं श्रीर इस (प्रसाद गुण) की सभी रसों में स्थिति रहती है।

इन लक्क्यों द्वारा स्पष्ट है कि मन्मटाचार्य गुणों को रस के धर्म भानते हैं

न कि वर्ण-रचना के।

किन्तु वामन गुणों को रस के धर्म न मान कर—'क्रोजः प्रसादश्लेषः ' (का॰ स्॰ ३।१।४) इस सूत्र में गुणों की स्थिति पद-रचना में बताता है। स्रथांत् विशेष-विशेष वर्णों (स्रज्ञ्रां) के प्रयोग श्रीर छोटे बड़े समास स्रादि की रचना में गुणों का रहना बताता है। किन्तु इसका खरडन करते हुए मम्मट कहते हैं कि गुणों का वास्तविक संबन्ध रसों के साथ है, न कि वर्णात्मक रचना के साथ। क्योंकि मधुर गुणा के कारणा तो चित्त द्रवीभृत हो जाता है। मधुर वर्णों की रचना

को ही यदि माधुर्य गुण माना जाय तो मधुर वर्णों की रचना तो 'वीर' श्रादि रसों में भी हो सकती है, फिर ऐसी रचना के बीर रस भ्रादि के काव्य द्वारा चित्त द्रवीभूत क्यों नहीं होता ? इसी प्रकार कठोर वर्णों की रचना शृङ्कार रस के काव्य में भी कहीं कहीं देखी जाती है किन्तु उसके द्वारा चित्त दीत-जबिलत जैसा नहीं होता, ऋतएव सिद्ध होता है कि गुणों की वास्तविक स्थिति वर्ण रचनादि में नहीं। त्राचार्य हेमचन्द्र त्रादि भी मम्मट के मतानुसार गुणों का वास्तविक संबन्ध रसों के साथ ही मानते हैं 🕾 । यदि यह कहा जाय कि वर्णों के साथ गुणों का संबन्ध वास्तविक नहीं है तो फिर लोग ऐसा क्यों कहते है कि 'इस काव्य में मधुर वर्ण हैं' 'यह रचना मधुर है' 'यह पदावली स्रोजपूर्ण है' स्रर्थात वर्णों के साथ गुणों का संबन्ध क्यों कहा जाता है ? इसका उत्तर यह है कि गुणों का वर्ण, समास श्रीर रचना के साथ श्रीपचारिक ; संबन्ध है। श्रर्थात् यह लाच्चिक प्रयोग है। जैसे शूरवीर होना मनुष्य के आत्मा के घर्म हैं, तथापि लोग कहते हैं कि 'इसका आकार शूरवीर हैं किन्तु आकार तो जड़ है - आकार में शूरता कहां, केवल कल्पना मात्र है। श्रतएव श्रीपचारिक सम्बन्ध से विशेष वर्ण समुद्राय, समास श्रीर रचना को गुणों की व्यञ्जकता मम्मटाचार्य को भी स्वीकृत है। क्योंकि रस को अपनी व्यक्ति के लिये शब्द और अर्थ भी अपेद्यित हैं—शब्दार्थ द्वारा ही रस अभिन्यक्त होता है। अतएव शब्द और अर्थ रस के संबन्धी हैं और अपने संबन्धी रस के संबन्ध द्वारा शब्द और ऋर्थं भी परम्परा या गौण संबन्ध से ग्ण, शब्द श्रीर ऋर्थ में भी रहते हैं। इसी से कोमल वर्णों वालो मधुर रचना।

क्ष देखिये हेमचन्द्र का काव्यानुशासन ए० १६

<sup>‡</sup> किसी वस्तु के धर्म का किसी विशेष सम्बन्ध के कारण दूसरी वस्तु में प्रतीत होना उपचार कहा जाता है।

<sup>†</sup> टवर्ग के चार वर्ण ट, ठ, ड. ढ, छोड़ कर 'क' से 'म' तक वर्णो वाली छोटे समास या समास के ग्रभाव वाली वर्ग के श्रन्त्याचर (ङ, ज, ण, न, म,) युक्त—सानुस्वार वर्णों वाली मधुर रचना होती है।

माधुर्य गुण को कठोर वणाँ वाला रचना एशोज गुण को श्रौर जिसके सुनते ही श्रथं की सहज प्रतीति हो ऐसी बोध-गम्य रचना प्रसाद गुण को व्यक्त करती है।

मम्मट पर विश्वनाथ की आलोचना

मम्मर ने माधुर्य गुरा का लचरा जो— 'त्राह्णादकत्वं माधुर्य शृङ्गारे द्वतिकारसम्।'

यह बताया है, उस पर विश्वनाथ ने —

"केनचिद्रुक्तं –'माधुर्यं द्वतिकारणम् तन्न" ।

इस्यादि वाक्य द्वारा मम्मट पर यह त्राचिप किया है कि माधुर्य को द्रुति का कारण कहा है वह ठीक नहीं। क्योंकि द्रुति यदि किसी का कार्य हो तभी उसका कोई कारण हो सकता है किन्तु द्रुति तो स्वयं रस रूप त्राल्हाद से श्रमिन्न है ग्रतएव जैसे 'रस' कार्य नहीं उसी प्रकार द्रुति भी कार्य नहीं। श्रोर जब द्रुति कार्य नहीं तो फिर उसका कारण कौन हो सकता है! किन्तु विश्वनाथ का यह त्राचिर निराधार है। क्योंकि द्रुति श्रीर माधुर्य श्रमिन्न (एक) नहीं है। द्रुति सामाजिकों के श्रनुभव सिद्ध सुकुमार चित्त की एक प्रकार को श्रवस्था है श्रीर वह श्रद्धार श्रादि मधुर रसों के श्रास्वाद से—मन के काठिन्य श्रादि के हट जानेपर उत्पन्न होती है। श्रीर माधुर्य द्रुति का प्रयोज क (जनक) है। कहा है—

<sup>्</sup>षेत्र के पहिले और तीसरे वर्णों का दूसरे और चौथे वर्णों के साथ कमश: योग 'क' 'च' श्रादि का 'ल' 'छ' अदि के साथ सम्बन्ध (जैसे 'च्छ' 'त्थ' 'प्फ') और 'ग' 'ज' श्रादि का 'घ' 'भ' श्रादि के साथ योग (जैसे 'व्य' 'क्फ') श्रीर 'र' का नीचे ऊपर योग (जैसे 'थैं' 'क' 'द्र') श्रीर 'य' के बिना टबर्ग [ ट, ठ, ड, द, ] की श्रिष्ठिकता वाजी एवं बहुत से पदों के लम्बे समास वाजी कटोर रचना होती है।

"सामाजिकानुभवसिद्धः सुकुमारचित्तस्यावस्थाविशेषोद्रुतिः। स च मधुररसास्वादादेव (मनः काठिन्याद्यपंगमे) जायते, न तु माधुर्य-मेव स इति।"

—वालबोधिनी ब्याख्या पृ० ५७४

इसके श्रविरिक्त परिडतराज जगन्नाथ ने भी माधुर्य को द्वित का प्रयोजक बतलाया है—

> 'दुत्यादिचित्तवृत्तिप्रयोजकत्वम् · · · माधुर्यादिकमस्तु ।' —रसगङ्गाधर १० ५५

यही नहीं, स्वयं विश्वनाथ भी-

'द्रवी भावश्च स्वाभाविकानाविष्टत्वात्मककाठिन्यः रत्याद्या-कारानुबिद्धानन्दोद्घोघेन सहृद्यचित्तार्द्र प्रायत्वम् ।'

—सा० द० मार वृत्ति

इस वाक्यमें रस ब्रादिके स्परूप से ब्रनुगत, ब्रानन्दके उद्बोध हुति का करण कह रहा है। ब्रथांत हुति को कार्य रूप बता रहा है। फिर विश्वनाथ के इस निर्मूल ब्राच्चेप पर श्रिषक विवेचन ब्रनावश्यक है, यद्यपि इस पर बहुत कुछ वक्तव्य है। विश्वनाथ स्वयं गुणके लच्चण श्रीर विवेचन में बुरी तरह विचलित हो गया है विश्वनाथ ने गुणका सामान्य लच्चण तो मम्मट के ब्रनुसार—

'रसस्याङ्गित्वमाप्तस्य धर्माः शौर्यादयो यथा। गुणाः।' —सा० द० ८।१

इस प्रकार लिख कर गुणों को रस के धर्म बताया है फिर ब्रागे दूसरी— 'चित्तद्रवीभावमयोहादी माधुर्यमुच्यते।'

इस कारिकामें आहाद को 'हुति' नामक चित्त वृत्ति रूप बता दिया है। फिर विश्वनाथ स्वयं द्रवीभावी के—

<sup>'</sup>रत्याद्याकारानुबिद्धानन्दोद्वोधेन·····'

इस लच्च में हेतु तृतिया से आनन्द (आल्हाद) और 'द्रुति' में परस्पर कार्य-कारण भाव स्वाह स्वीकार कर रहा है। अर्थात् अपने आजीव्य आचार्य मम्मट के कहे हुए जिस 'कार्य-कारण भाव' पर विश्वनाथ ने आचेप किया है, उसी 'कार्य-कारण भाव' को अन्ततोगत्वा विश्वनाथ ने स्वयं स्वीकार किया है। देखिये, विश्वनाथ का यह विवेचन कितना वदतोव्याघात दोष से असित हो रहा है— किमाश्चर्यमतः परम्'।

#### रीति

रीति गुणों पर ही निर्भर होने के कारण पहिले गुणों का विवेचन करने के बाद अब 'रीति' के विषय में आचार्यों के विभिन्न मतों का उल्लेख किया जाता है—

#### रीतियों की संख्या

जिस प्रकार गुणों की संख्या के विषय में आचार्यों का मतमेद है उसी प्रकार रीतियों की संख्या में भी उनके विभिन्न मत हैं। अधिपुराण में पाञ्चाली, गौडिय, वैदर्भी, और लाटी इन चार रीतियों का निरूपण किया गया है (अ० पु० ३४०।१) मामह ने गौडीय और वैदर्भी दो रीतियों का ही उल्लेख किया है और इन दोनों में भी वह विशेष भेद नहीं बताता है—प्रत्युत इन दोनों में भी मह विशेष भेद नहीं बताता है—प्रत्युत इन दोनों में भी मानने वाले अपने पूर्ववर्ती विद्वानों की उसने आलोचना भी की है (काव्यालं ११३२)। दएडी यद्यपि काव्य के अनेक मार्ग (रीति) बताता है किन्तु उनके नामोल्लेख न करके इन्हीं दोनों—वैदर्भी और गौडी—को प्रधान मानता है। और वह भामह के विरुद्ध इन दोनों में स्पष्ट अन्तर भी दिखाता है। दएडी ने अपने स्वीकृत 'श्लेष' आदि दशों गुणों का वैदर्भी रीति में होना बताया है। शौर वैदर्भी के विपरीत रचना हो, उसे दएडी ने गौड़ीय रीति बताया है। (काव्याद० ११४२)। वामन ने वैदर्भी, गौड़ी, और पाञ्चाली यह तीन रीति मानी है। और वैदर्भी में अपने स्वीकृत दशों गुणों की, गौड़ीय में अोज और कान्ति गुणों की और पाञ्चाली में माधुर्य एवं सौकुमार्य गुणों की स्थिति होना बताया है। इद्रट ने अप्रिपुराण

के अनुसार वैदर्भी, गौड़ीय, पाञ्चाली श्रीर लाटी यह चार रीतिमानी है (काव्या-लं० २ ४, ५)। राजशेखर वामन के श्रनुसार तीन रीति बताता है (काव्यमी०-पृ० ८, ६) श्रीर वाग्मह भी वामन का ही श्रनुसरण करता है। भोजराज ने ६ रीति निरूपण की हैं जिनमें वामन की तीन—वैदर्भी, गौड़ीय एवं पाञ्चाली श्रीर कद्रट की स्वीकृत लाटी के श्रितिरिक्त श्रावन्ती श्रीर मागधी यह दो श्रिषक निरूपण की हैं। श्राचार्य उद्भट श्रीर मम्मट ने रीतियों के स्थान पर उपनागरिका, परुषा श्रीर कोमला यह तीन वृत्ति लिखी हैं।

#### रीतियों के नाम

रोतियों के वैदर्भा आदि जो नाम हैं, वे विदर्भ आदि प्रान्तों के कवियों द्वारा की गई काव्य में जिस प्रकार की रचना-शैली उपलब्ध हुई उसी के अनुसार रोतियों के नाम प्रान्तीय रचना-शैली के सूचक हैं। यह बात दएडी के उल्लेख द्वारा भी ज्ञात होती है और वामन ने तो—

'विद्भौदिषु दृष्टस्वात् तस्समाख्या'।

इस सूत्र की-

'विद्रभगौड्रपाञ्जालेषु तत्रत्यैः कविभिर्यथा-स्वरूपमुपलब्धत्वात् तत्समाख्या।'

इस वृत्ति में स्पष्ट कहा है। अतएव विदर्भ (वराड) प्रान्त से वैदर्भी, गौड़ पूर्वीय प्रान्त से गौड़ोय, पाञ्चाल (पंजाव) से पाञ्चाली, लाट (गुजरात) प्रान्त से लाटी, अवन्ती (मालव) प्रान्त से आवन्ती और मगघ प्रान्त से 'मागघी' यह प्रांतीय सम्बन्ध सूचक नाम हैं। जिस 'रीति' को वामन व्यापक रूप में काव्य का आत्मा बताता है, उस (रीति) को स्वयं वामन केवल प्रान्तीय रचना शैली

अमम्मट श्रादि ने माधुर्य गुण व्यक्षक वर्णों की रचना को उपनागरिका, श्रोज गुण व्यंजक वर्णों की रचना को परुषा श्रीर इन दोनों में प्रयुक्त वर्णों के श्रातिरिक्त वर्णों को रचना को कोमला या प्राम्या वृत्ति की संज्ञा प्रदान की है।

बतलाता है। प्रान्तीय-रचना-शैली को काव्य में इतना महत्व दिया जाना कहाँ तक युक्ति-युक्त है, यह अवश्य ही विचारणीय है। फिर रचना शैली के साथ विशेष प्रान्त का सम्बन्ध नियत भी नहीं है। महाकवि कालिदास श्रीर दण्डा विदर्भ प्रान्त के होते हुए भी उनकी रचना में वैदर्भी रीति का साम्राज्य है। अतएव रचनाशैली का सम्बन्ध किसी प्रान्त के साथ न रख कर इनके 'उपनागरिका' आदि नाम ही रचनाशैली के अनुसार उपयुक्त हैं, जैसा कि उद्भट श्रीर मम्मट ने लिखा है।

#### वामन के रीति-सिद्धान्त का खएडन

यद्यपि गुण और रीतियों का निरूपण श्रमिपुराण के समय से ही देखा जाता है : किन्तु रीति सम्प्रदाय का प्रधान प्रतिनिधि वामन ही है, क्योंकि वामन ने 'रीति' को काव्य में बड़ा उच्च स्थान प्रदान किया है। वामन काव्य का जीवनाधार 'रीति' को ही बतलाता है-'रीतिरात्मा काव्यस्य ।' (काव्यालं क्रू १।३।६ ) किन्तु वामन का यह मत सर्वथा ऋगाह्य है। प्रथम तो इस मत को श्रालोचना ध्वनिकार ने ध्वन्यालोक ( ३।५२) में की है। इसके बाद श्राचार्य मम्मट ने वामन के इस मत की बड़ी सारगर्मित यह आलोचना की है कि 'यदि गुण ( या रीति ) को ही काव्य का म्रात्मा मानते हो ऋर्यात एक मात्र रीति पर ही काब्यत्व निर्मर बताते हो तो प्रश्न होता है कि तुम सारे गुए जिस रचना में हों उसे काव्य मानते हो या कुछ गुणों के होने पर ही ? यदि सारे गुणों के होने पर ही कान्यत्व मानते हो तो गौड़ीय श्रीर पाञ्चाली रीति में तो दो दो गुण ही तुम स्वीकार करते हो, वहां काव्यत्व न होगा, यदि कुछ गुणों के होने पर ही काव्यत्व स्वीकार करते हो तो जिस रचना में केवल 'श्रोज' श्रादि गुण ही हों-रसादि न हों, उसको भी तुम्हारे मत में काव्य माना जाना चाहिये, जैसे- 'इस पर्वत पर बड़ी भारी अमि प्रज्वित हो रही है और यह बहुत ही धुन्नाँ निकल रहा है' इस वाक्य की यदि-

श्चिद्रावत्रप्रवत्तरयम्भिरुच्चैः प्राज्यः प्रोद्यत्तुल्लसत्येषधूभः'।

इस प्रकार रचना की जाय तो इसमें श्रोज गुण तो तुमको स्वीकार करना ही पड़िगा क्योंकि इसमें गाढ़ रचना है। श्रतः इसे भी काव्य माना जाना चाहिये क्योंकि जिस गुण को तुम काव्य का श्रात्मा मानते हो वह (श्रोज गुण) यहाँ है ही। किन्तु इम पूछते हैं कि ऐसी रचना को कौन सहृदय काव्य स्वीकार कर सकता है ?

श्रतएव मम्मयचार्य के इस विवेचन द्वारा सिद्ध है कि गुण या रीति, काव्य का श्रात्मा नहीं माना जा सकता क्योंकि इन पर काव्यत्व निर्मर नहीं। हाँ, यह बात श्राचार्य मम्मट ने भी श्रवश्य स्वीकार की है कि काव्य में गुणों का महत्त्व श्रवङ्कारों की श्रपेद्या श्रविक है, जैसा कि पहिले काव्यप्रकाश के गुणों के बद्यण की स्पष्टता में दिखाया गया है।

यद्यपि राज्शेखर के 'इति वामनीयाः' (काव्यमी० पृ० १४,२०) इत्यादि वाक्यों द्वारा विदित होता है कि वामन के मतानुयायी कुछ अन्य विद्वान् भी थे। किन्तु उपलब्ध प्रन्थों में 'अभिधावृत्ति मातृका' का लेखक एक मुकुल मह ही—जो मम्मट के पूर्व ईसा की दशवीं शताब्दी में हुआ है — ऐसा है, जिसका परिचय वामन के रीति सिद्धान्त के परिपोषक रूप में इमको वामन के काव्या-लङ्कार सूत्र के व्याख्याकार सहदेव के—

"वेदिना सर्वशास्त्राणां भट्टोभून्मुकुलाभिघः, लब्ध्वा कुतश्चिदादशे श्रष्टाम्नायं समुद्धृतम्। काव्यालङ्कारशास्त्रं यत्तेनैतद्वामनोदितम्, श्रम्या तत्र कर्तव्या विशेषालोकिभिः कव्चित्॥"

প্র देखो इस ग्रन्थ का प्रथम भाग मुकुल भट्ट के विषय का उल्लेख पृ० १८२।

इन वाक्यों द्वारा मिलता है। फिर भी यह बात तो सहदेव के इस उल्लेख द्वारा भी स्पष्ट है कि वामन का रीति सिद्धान्त प्रारम्भा वस्था में ही शिथिल हो चला था। यदि वामन के प्रतानुयायी कुछ विद्वान् थे भी तो वे आचार्य मम्मट के पूर्वकालीन ही थे। वानम का रीति सिद्धान्त आचार्य मम्मट की उपयुक्त आलोचना द्वारा लुत प्राय हो गया। क्योंकि मम्मट के बाद वामन के इस सिद्धान्त को मानने वाला हमारे परिचित सुवसिद्ध साहित्याचार्यों में कोई भी हिंगत नहीं होता है।

and the first transmit the party of the state of the

The table of the state of the s

It are taken and the lines through

### वक्रोक्ति सम्प्रदाय (School)

वक्रोक्ति का प्रयोग विभिन्न साहित्याचार्यों श्रौर महाकवियों द्वारा भिन्न-भिन्न श्रर्थ में किया गया है। भामह ने वक्रोक्ति का लच्च्या यद्यपि स्वतन्त्र नहीं लिखा है। पर भामह के वाक्यों द्वारा स्पष्ट है कि वह वक्रोक्ति को कोई एक विशेष श्रालङ्कार नहीं, किन्तु व्यापक रूप में वाक्य का भूषण् श्रथवा श्रलङ्कार बतलाता है। श्रौर काव्य का वक्रोक्ति-गर्भित होना परमावश्यक भी बतलाता है—

'वकाभिधेयशब्दोक्तिरिष्टा वाचामलंकृतिः।'

—कान्यालङ्कार १।३६

'वाचां वकार्थशब्दोक्तिरलङ्काराय कल्पते।'

—काव्यालङ्कार ५/६६

इसके अतिरिक्त 'अतिशयोक्ति' अलङ्कार के प्रकरण में भामह ने वकोक्ति की और भी स्पष्टता कर दी है। अतिशयोक्ति संज्ञा के एक विशेष अलङ्कार के लक्षण में प्रथम भामह ने—

> 'निमित्ततो वचो यत्तु लोकातिकान्तगोचरम्। मन्यन्तेऽतिशयोक्तिं तामलङ्कारतया यथा'॥ —का० लं० २,८१

इस प्रकार लोकातिकान्त श्रर्थात् श्रलौकिक वर्णन को श्रितशयोक्ति नाम का श्रलङ्कार बता कर फिर कहा है—

> 'सर्वें वातिशयोक्तिस्तु तर्कं येत् तां यथागमम्।। सैषा सर्वेंव वक्रोक्तिरनयार्थो विभाव्यते। यत्नोऽस्यां कविना कार्यः कोऽलङ्कारोऽनया बिना'।।

> > —का० लं० २।८४, ८५

इसमें जिस लोकातिकान्त वर्णन को भामह ने स्रातिशयोक्ति बताया है, उसी को वह—'सैवा सर्वेंव वक्रोक्ति' इन वाक्यों से 'वक्रोक्ति' बताता है । स्रोर वक्रोक्ति को वह यहां तक महत्व देता है कि इसके बिना किसी स्रालङ्कार को स्रालङ्कारता ही प्राप्त नहीं हो सकती। भामह की इस कारिका (२।८५) को ध्वन्यालोक की वृत्ति में उद्भुत करके श्री स्नानन्दवर्धनाचार्य ने लिखा है—

'तत्रातिशयोक्तिर्यमलङ्कारमधितिष्ठति कविप्रतिभावशात्तस्य चारुःबा-तिशययोगोऽन्यस्यत्वलङ्कारमात्रतैवेति सर्वालङ्कारशरोरस्वीकरणयोग्यत्वे-नाभेदोपचारात्सेत्र सर्वालङ्काररूपेत्ययमेवाथेऽवगन्तव्यः'।

—ध्वन्या० पृ० २०८

इस अवतरण की व्याख्या में श्री अभिनवगुप्तगदाचार्य ने (ध्वन्या० लो० पृ० २०८) भामह की उपयुंक ११३६ की कारिका उद्धृत करके 'वक्रोक्ति' शब्द से भामह द्वारा सम्पूर्ण अलकारों का सामान्यतया निर्देश किया जाना एवं अलङ्कारों में लोकोत्तर-अतिशय वर्णन की आवश्यकता बताया जाना, स्पष्ट किया है। अतएव स्पष्ट है कि भामह ने वक्रोक्ति का अतिशय उक्ति अर्थात लोकोत्तर चम-त्कारक वर्णन के अर्थ में प्रयोग किया है और वह वक्रोक्ति को अलङ्कारों का परमावश्यकीय मूल-तत्व बतलाता है।

भामह के बाद देगड़ी भी भामह के इस मत से पूर्णतः सहमत दृष्टि-गत होता है। दगड़ो ने अतिशयोक्ति अलङ्कार के—

> 'विवत्ता या विशेषस्य लोकसीमातिवर्त्तिती। स्रमावतिशयोक्तिः स्यादलङ्कारोत्तमा यथा'।

--काव्यादर्श २।२१४

अभामह ने 'वक्रोक्ति' श्रोर 'श्रितशयोक्ति' का एक ही श्रर्थ में प्रयोग किया है—'एवं चात्रातिशयोक्तिरिति वक्रोक्तिरिति पर्याय इति बोध्यम्' (काव्यप्र० वालबोधिनी टीका ए० ९०६)।

इस लच्चण में सर्वथा भामह का अनुसरण किया है—भामह ने 'लोकातिरिक्त-गोचर' लिखा है और दर्गडी ने 'लोकसीमातिवर्तिनी'। इनमें केवल शब्द परिव-र्तन मात्र है—अर्थ दोनों का हो समान है। यही नहीं, भामह जिस अतिशयोक्ति के अभाव में किसी भी अलङ्कार में अलङ्कारत्व नहीं स्वीकार करता है, दर्गडी उसी अतिशयोक्ति को सम्पूर्ण अलङ्कार वर्ग का एक मात्र परम आश्रयस्थान बताता है—

> श्चलङ्कारान्तराणामप्येकमाहुः परायणम् । वागीशमहितामुक्तिमिमामतिशयाह्वयाम्'॥

> > का० द० २।२२०

इसके अतिरिक्त भामइ जिस प्रकार वकोक्ति की संपूर्ण अलङ्कारों में व्याप-कता बताता है और जिसका अलङ्कारों की सामान्य संज्ञा के लिये भी प्रयोग करता है। दर्गडी भी—

'रंतेषः सर्वासु पुष्णाति प्रायो वक्रोक्तिपु श्रियम् ।' —का० द० र।३६३

इस कारिका में 'वक्रोक्ति' का प्रयोग सामान्यतया सारे अलङ्कारों की संज्ञा के लिये करता है। इस कारिका की हृदयंगम टीका में भी यही व्यख्या की गई है—

'दक्रोतिशव्हेन उपमाद्यः संकीर्णपर्यन्ता अलङ्कारा उच्यन्ते'। अतः स्पष्ट है कि वक्रोक्ति के विषय में भामह और दण्डी दोनों का एक ही मत है।

ध्वन्यालोक-वृत्ति में श्री त्रानन्दवर्धनाचर्य ने—
'यिसमञ्जास्त न वस्तु किंचन मनः प्रह्लादि सालंकृतिब्र्युत्पन्न रचितं च नैव वचनैर्वकोत्तिः शून्यं च यत्' ॥
— ध्वन्या० पृ० ६

यह पद्य उद्धृत किया है। इस पद्य को श्री ग्रामिनवगुप्तपादाचार्य ने श्री ग्रामिनद-वर्धनाचार्य के समकालीन मनोरथ का बताया है। इस पद्य की व्याख्या में श्री ग्रामिनव ने वक्रोक्ति की यह स्पष्टता की है—

'वक्रोक्तिरुत्कृष्टा संघटना'''' वक्रोक्तिशून्यशब्देन सर्वोत्तङ्काराभावश्च उक्तः' ।

त्र्यतएव इस प्राचीन पद्य में भी वक्रोक्ति का प्रयोग भामह त्रौर दराडी के मता-नुसार ही किया गया है।

उपर्युक्त प्राचीन साहित्याचार्यों के स्रातिरिक्त प्राचीन महाकवियों के क.व्यों में भी 'वक्रोक्ति' का प्रयोग किया गया है। उनमें वक्रोक्ति का प्रयोग एक विशेष प्रकार के उक्ति-वैचित्र्य के स्रर्थ में देखा जाता है। वहाँ स्रलङ्कारों के साथ इसका स्पष्टतया कुछ सम्बन्ध प्रतीत नहीं होता है। जैसे कविराज\* ने—

> 'सुबन्धुवीणभद्दश्च कविराज इतित्रथः। वक्रोक्तिमार्गनिपुणाश्चतुर्थो विद्यते न वा'॥ —राधवपाण्डवीय १।१४१

इसमें बक्रोति के प्रशंसनीय निपुण किव सुबन्ध, बाण मह श्रीर स्वयं श्रपने को (किवराज को) बताया है। संभवत: इसमें चमत्कारात्मक विचित्र-रचना के लिये ही 'वक्रोक्ति' का प्रयोग है। महाकिव वाण मह के—

'बक्रोक्तिनिपुर्णेनाख्यायिकाख्यानपरिचयचतुरेण'। —कादम्बरो पृ० १०६ निर्णयसा० संस्क०

इत्यादि वाक्यों में वक्रोक्ति का प्रयोग कीड़ालाप और चातुर्यगर्भित उक्ति के लिये किया गया है। इसी प्रकार अमरुकशतक के—

\* कबिराज का समय ईसा की द्र वीं शताब्दी के लगभग माना गया है ! देखो मि० मेकडानल कृत संस्कृत साहित्य के इतिहास का गुजराती अनुवाद पृष्ठ ४२२

## 'सा पत्युः प्रथमापराधसमये सख्योपदेशं विना नो जानाति सविश्रमाङ्गवलनावक्रोक्तिसंसूचनम्।'

इस पद्य में संभवतः वक्रोक्ति का प्रयोग वक्र-उक्ति स्रर्थात् कुछ व्यंग्यगर्भित उक्ति के स्रर्थं में प्रतीत होता है।

ऊपर के विवेचन से स्पष्ट है कि मामह, दर्गडी, श्री ग्रानन्दवर्धनाचार्य ग्रौर ग्रमनवगुसपदाचार्य ग्रादि का वकोक्ति के विषय में एक ही मत है ग्रथीत वे वकोक्ति को सारे ग्रलङ्कारों का मूल-तत्व बतलाते हैं। ग्रौर उपर्युक्त सुवन्धु, वाण, कविराज ग्रौर ग्रमस्क ग्रादि महाकवियों द्वारा वकोक्ति का प्रयोग सामान्यतया ग्रलङ्कार संज्ञा के लिये नहीं किन्तु चातुर्य युक्त या व्यङ्गय-गर्भ विचित्र उक्ति के लिये किया गया है।

श्रन्छा, तीसरी श्रेणी के कुछ साहित्याचार्य वे हैं, जो भामह के सिद्धान्तानुसार वक्रोक्ति की सब श्रलङ्कारों में व्यापकता के विषय में तो मौन हैं—कुछ
नहीं कहते हैं। किन्तु वक्रोक्ति को एक विशेष श्रलङ्कार बतलाते हैं। वक्रोकि
नामक एक शब्दालङ्कार का सब प्रथम हमको श्रिश्रपुराण में उल्लेख
मिलता है—

# 'वक्रोक्तिस्तु भवेद्भङ्गया काङ्कस्तेनकृता द्विधा। —श्रिव्रपु० ३४२।३३

यद्यपि श्रिमिपुराण में इसकी स्पष्टता उदाहरण देकर नहीं की गई है, किन्तु भोजरांज द्वारा सरस्वतीकण्डाभरण में—जिसमें प्राथः श्रिम-पुराण का श्रनुसरण किया गया है, जो उदाहरण दिखलाये गये हैं, वे श्रिमिपुराण के मातानुसार है। श्रीर वहां एक उदाहरण—'कि गौरि मां प्रति रुषा' इत्यादि पद्य रुद्धट का भी लिया गया है। रुद्धट ने वक्रीक्त के विषय में पूर्णतः श्रिमिपुराण का श्रनुसरण करते हुए वक्रोक्ति को शब्दालङ्कारों का एक विशेष भेद निरूपण किया है। श्रीर भोज ने वक्रोक्ति के श्लेष-वक्रोक्ति एवं काक्नु-त्रक्रोक्ति यह दो भेर भी श्रिनिपुराण

के अनुसार दिखलाये हैं। भोजराज और रुद्रट ने वक्रोक्ति के यौगिक अर्थ के अनुसार ही वक्रोक्ति का लच्चण लिखकर उदाहरण प्रदर्शित किये हैं। भामह श्रीर दएडी ने वक्रोक्ति को लोकातिरिक्त वर्णनात्मक वतला कर जिसे सारे श्रलं-कारों का प्राण-भूत व्यापक तत्व बताया था, रुद्रट ने स्त्रग्निपुराण के अनुकार उसका यौगिक अर्थ-वांकी या टेढी उक्ति अर्थात 'वक्ता जिस अभिपाय से वास्य कहे उसका अन्य द्वारा अन्यार्थ कल्पना करके उत्तर दिया जाय' यह अर्थ-ग्रहण करके वक्रोक्ति को एक विशेष अलंकार में मर्यादित कर दो है। श्रीर रुद्रट के पश्चात् आचार्य मम्मट ने भी रुद्रट के अनुसार वकोक्ति को एक शब्दालंकार स्वीकार किया है। यही नहीं रुद्रट ब्रौर मम्मट ने शब्दालंकारों में सबसे प्रथम वकोक्ति को ही लिख कर प्राधान्य दिया है, जिस प्रकार अर्थालंकारों में सर्व प्रधान उपमा को सर्व प्रथम स्थान दिया जाता है। यद्यपि मम्मट ने भामह के वकोक्ति विषयक ब्यापक सिद्धान्त को भी मान्य किया है \*। श्रर्थात् मम्मट ने वकोक्ति का उक्ति-वैचित्र्य अर्थ ग्रह्ण करके भामह के मतानुमार वक्रोक्ति की सभी श्रलंकारों में व्यापकता भी स्वीकार की है श्रीर वक्रोक्ति का टेढ़ी उक्ति श्रर्थ ग्रह्ण करके रुद्रट के मतानुसार उसे एक विशेष श्रलङ्कार भी स्वीकार किया है। मम्मट का वक्रोक्ति-विषयक विवेचन उसी प्रकार का है जिस प्रकार भामह श्रोर द्रडो ने अतिशयोक्ति नाम का एक विशेष अलङ्कार भी माना है।

यद्यपि श्रिशपुराण के पश्चात् वक्रोक्ति का एक विशेष श्रलंकार के रूप में सर्व प्रथम निरूपक रुद्रट ही नहीं है, रुद्रट के प्रथम वामन ने भी वक्रोक्ति को श्रथलंकारों में एक विशेष श्रलंकार निरूपण किया है। किंतु वामन ने वक्रोक्ति श्रलंकार का 'साहश्यालच्चणा वक्रोक्तिः।' (का० लं० सू० ४।३।८) यह लच्चण लिखकर उसके उदाहरण—

'डिन्मिमील कमलं सरसीनां कैरवंच निमिमील मूहूर्त्तात्।'

<sup>\*</sup> देखिये कान्यप्रकाश विशेषालङ्कार प्रकरण ।

इत्यादि उदाइरण दिये हैं। अर्थात् वामन ने साहश्यलच्णा (इसके व्याख्याकार गोपेन्द्रत्रिपुहर भूगल के अनुसार साध्यवसाना लच्णा ) को वक्रोक्ति अलंकार वताया है जिसको मम्मट आदि ने अतिशयोक्ति अलंकार का एक मेद माना है। वामन का वक्रोक्ति विषयक यह विवेचन भामह और रुद्रयदि सभी से विचित्र है। किंतु रुद्रट और मम्मट के परवर्ती दोनों वाग्मह. हेमचंद्र, जयदेव और विश्वनाय आदि सभी सुप्रसिद्ध आचार्यों ने वक्रोक्ति को रुद्रट के मतानुसार ही एक विशेष अलंकार निरूपण किया है। रुय्यक भी मम्मट के अनुसार वक्रोक्ति को एक विशेष अलंकार निरूपण किया है। रुय्यक भी मम्मट के अनुसार वक्रोक्ति को एक विशेष अलंकार निरूपण किया है। रुय्यक भी मम्मट के सिद्धांत को भी स्वीकार करता है और लिखता है—

'वकोक्तिशब्दश्चालंकारसामान्यवचनोऽगीहालंकारविशेषे संज्ञतः — अलंकारसर्वस्व ए० १७७ काव्यमाला

रुय्यक के स्वीकृत वक्रोक्ति श्रलंकार की स्पष्टता में विमर्षिणीकार ने कहा है— 'वाक्छलारमकरवेनोक्तः कौटिल्यात्।'

- श्रतंकारस० पृ० १७७

श्चर्यात् विमर्विणीकार वकोक्ति का श्चर्य वाक्-छलात्मक उक्ति का कौटिल्य बताता है। संभवः उपर्युक्त श्चमरुक के पद्य में भो वकोक्ति का प्रयोग इसी श्चर्य में किया गया है।

इनके सिवा इरविजय नामक प्रसिद्ध महाकाव्य के प्रगोता सुप्रसिद्ध महाकवि रत्नाकर ने—जो नवीं शताब्दी के ख्रांतिम चरण में हुआ है—वक्रोक्तिपञ्चाशिका लिखी है, जिसमें भगवान् श्री शंकर श्रीर गिरिजा की परस्पर परिहासोक्ति में वक्ता के श्रमिप्राय को अन्यार्थ में कल्पना करके उत्तर प्रति उत्तर हैं, जैसा कि कद्रट द्वारा स्वीकृत वक्रोक्ति अलंकार के उदाहरणों में दृष्टिगत होता है।

<sup>#</sup> साध्यवसाना लक्षणा में विषय ( उपमेय श्रादि ) का निर्गार्ण होकर केवल विषयी ( उपमान श्रादि ) का ही कथन होता है।

उत्तर के विवेचन द्वारा स्पष्ट है कि आंग्रपुराण से आदि लेकर सामहादि सभी सुप्रसिद्ध साहित्याचायों एवं महाकवियों द्वारा वक्रोक्ति की सीमा लोकोत्तर चमत्कार वर्णनात्मक उक्ति-वैचित्र्य या वाक् झलात्मक उक्ति अथवा यों कहिये अलङ्कार सम्प्रदाय के अन्तर्गत ही सीमा-बद्ध कर दी गई थी। वामन भी वक्रोक्ति को एक अलङ्कार ही स्वीकार करता है यद्यपि वामन का बताया हुआ वक्रोक्ति का लत्त्वण रुद्रट से भिन्न है।

### वकोक्ति और कुन्तल

राजानक कुन्तल (या कुन्तक) ने ऋपने 'वक्रोक्ति जीवित' प्रन्थ में वक्रोक्ति का एकबार ही रूप परिवर्तन कर दिया ऋथवा यों कहना उपयुक्त होगा कि उसने वक्रोक्ति को काव्य में सर्वोपिर स्थान पर स्थित करने का महान् पयल किया। यद्यि जिस लोकोत्तर वर्णन के व्यापक उक्ति वैचित्र्य के ऋथे में भाम हादिक ने वक्रोक्ति का प्रायोग किया या, उसी ऋथें में कुन्तक ने भी वक्रोक्ति का प्रयोग किया वे वक्रोक्ति की परिभाषा में यही कहा है—

'लोकोत्तरचमत्कारकारिवैचित्रयसिद्धये । बक्रोक्तिरेववैदम्ध्यभङ्गी भणितिरुच्यते' ॥

इसकी व्याख्या में वह स्वयं कहता है—

'वैद्ग्ध्यं विद्ग्धभावः कविकर्मकौरातं तस्यविच्छत्तिः तया भणितिः विचित्रैव श्रभिधा वक्रोक्तिः'।

वकोक्ति जीवित-पृ० २२

अर्थात कवि की रचना चातुर्य से शोभित विचित्र उक्ति को वह वक्रोक्ति बताता है। श्री स्नानन्दवर्धनाचार्य ने भी विञ्छिति स्नौर वैचित्र्य का प्रयोग समानार्थ

में ही किया है। श्रौर इसी प्रकार श्रमिनवगुप्तपदाचार्य ने भी\*। कुन्तक ने यह परिमाघा संभवतः राजशेखर की पत्नी श्रवन्तिसुन्दरी के—

'विद्ग्धभिणिति भङ्गिनिवेद्यं वस्तुनो रूपं न नियतस्वभावं'। —काव्यमी० ए० ४६

इस वाक्य के ब्राधार पर निर्माण की है।

यद्यपि कुन्तक के वक्रोक्ति सिद्धान्त का मूल-श्रोत भामह का वक्रोक्ति विषयक व्यापक सिद्धांत ही है। किन्तु भामह ने वक्रोक्ति की व्यापकता केवल सम्पूर्ण अलङ्कारों तक ही मर्यादित रक्खी थी। जो वक्रोक्ति के सामर्थ्य के अनुकूल थी। अतप्व उस सिद्धान्त को उसके बाद के सुप्रसिद्ध सभी आचायों ने स्वीकार कर लिया। परन्तु कुन्तक ने अपने मूलाधार के बलावल पर पूर्णतया विचार न करके उस पर एक असह्य भार का विशाल-भवन निर्माण कर दिया—उसने वक्रोक्ति को ही काव्य का एक मात्र जीवन-सर्वस्व सिद्ध करने की असंगव चेष्टा को, जैसा कि ऊपर दी हुई वक्रोक्ति की परिभाषा में वक्रोक्ति के आगे 'एव' के प्रयोग द्वारा स्पष्ट है। जयरथ ने इसकी स्पष्टता में कहा है—

'एवकारोऽन्यस्य काव्यजीवितत्वव्यवच्छेदकः । काव्यजीवितिमिति काव्यस्यानुप्राण्कम् । तां विना काव्यमेव न स्यादित्यर्थः' ।

—श्रुलं॰ सं॰ पृ॰ द

श्रौर कुन्तल ने श्रपनी इस परिभाषा के श्रनुसार वक्रोक्ति के— 'कविट्यापारवद्गत्वप्रकाराः संभवन्ति षट्। प्रत्येकं बहवो भेदास्तेषां विच्छित्तिशोभिनः'॥

—वक्रो० जी० १।१८ ए० २६

इस प्रकार वर्णविन्यासवकता, पद्पूर्वार्धवकता, पद्परार्धवकता, वाक्यवकता, प्रक-रणवकता और प्रवन्धवकता आदि भेद बता कर, अनुपासादि शब्दालंकारों को—

देखिये ध्वन्यालोक व्याख्या पृ० ५,८।

'एतदेत वर्णविन्यासवकत्वं चिरंतनेष्वनुप्रास इति प्रसिद्धम' —वक्रोक्तिजी० पृ० ३०

> 'यमकं नाम कोप्यस्याः प्रकारः परिदृश्यते। स तु शोभान्तराभावादिह नाति प्रतन्यते'॥ —वक्रोक्तिजी०२७ ए० ८६

ऐसा कह कर वर्ण विन्यास वक्रता के श्रन्तगंत श्रीर—

'वाक्यस्य वक्रभावोन्यो भिद्यते यः सहस्रघा।

यत्रालंकारवर्गोऽसौ सर्वेऽिप्यन्तर्भविष्यति'॥

वक्रोक्तिजी॰ १।२० ए० ४०

इसके श्रनुसार उपमादि सब श्रथांलंकारों को वाक्य-वक्रता के श्रंतर्गत बता दिया है। इसी प्रकार गुण श्रौर वृत्तियों का भी वक्रोक्ति में समावेश कर दिया है। केवल श्रलंकार श्रौर गुण ही नहीं, रस, भाव श्रौर ध्विन के संपूर्ण भेदोप-भेद काव्य के सभी विषय कुन्तक ने वक्रोक्ति के श्रन्तर्गत समावेश करके वक्रोक्ति की निर्मर्थाद व्यापकता प्रतिपादन करने की पर्याप्त चेष्टा की है। कुन्तक द्वारा यह दु:साइस प्रधानतया ध्विन-सिद्धांत को निर्मूल करने की लालसा से—ध्विनकार के विषच में उनके साथ स्पर्धा करके उनकी महान् प्रतिष्ठा श्रपने वक्रोति-सिद्धान्त द्वारा ग्रस लेने के लिए किया गया था। क्योंकि कुन्तक ने स्वयं ध्विन को स्वी-कार किया है, किन्तु वह कहता है कि काव्य का जीवन व्यंग्यार्थ पर नहीं कितु एक मात्र वक्रोक्ति पर ही श्रवलम्बित है, जो श्रिमधा का विचित्र वाच्यार्थ है —

'वक्रोक्तिः प्रसिद्धाभिधानव्यतिरेकिणी विचित्रैवाभिधा' i
—वक्रोक्तिजी॰ ए॰ २२

कुन्तक के मत के निष्कर्ष रूप में रूट्यक ने स्पष्ट यही कहा है-

'उपचारवक्रतादिभिः समस्तो ध्वनिष्ठपश्चः स्वीकृतएव केवलमुक्तिवैचि ज्यजीवितं काव्यं न व्यंग्यार्थजीवितिमिति तदीयं दर्शनं व्यवस्थितम्'। —श्रलं ० सर्वस्व पृ० ८ त्रिवेंद्रम संस्क०

किन्तु कुन्तक के इसं प्रयत्न का फल सर्वथा विपरीत हुम्रा—नकोक्ति सिद्धांत द्वारा ध्वनि सिद्धान्त कुछ भी विचलित न हो सका, किसी भी सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों ने कुन्तक के वकोक्ति सिद्धांत को स्वीकार नहीं किया, प्रत्युत कुंतक के इस मत की म्रालोचना में सभी सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों ने इसका निरादर किया है। प्रथम तो रुप्यक मौर रुप्यक के टीकाकार जयरथ ने (म्रल॰ सर्वस्व पृ०८) मौर समुद्रवंघ ने (म्रल॰ सर्वस्व पृ०८ निवेन्द्र०) इस पर म्राचिप किया है। फिर विश्वनाथ ने भी निरादर किया है। म्रस्तु ऐसी परिस्थिति में हमारे विचार में कुंतक के वकोक्ति विषयक विवेचन को केवल विशेष सिद्धांत मात्र ही कहना उपयुक्त है, वस्तुतः देखा जाय तो भामह के प्रतिपादित वकोक्ति के व्यापक सिद्धांत के म्रन्तर्गत होने के कारण 'वक्रोक्ति' का म्रलंकार साम्प्रदाय में समावेश हो सकता है न कि स्वतंत्र संप्रदाय। क्योंकि संप्रदाय की उपाधि का म्राविकार तो उसी म्रवस्था में प्राप्त हो सकता है, जब कि कोई भी सिद्धांत परंपरा रूप से स्वतत्र प्रचलित हो जाय। किन्तु कुन्तक का वक्रोक्ति-सिद्धांत केवल उसके 'वक्रोक्तिजीवित' यन्थ में ही नाम मात्र को शेष रह गया है।

## ध्वनि सम्प्रदाय (School)

ध्वनि-सिद्धान्त का प्रतिपादन सर्व प्रथम ग्रन्थ रूप में अज्ञातनामा ध्वनिकार श्रीर श्री त्र्यानन्दवर्धनाचार्य द्वारा (जो कि क्रमशः ध्वन्यालोक की कारिका श्रीर वृत्ति के प्रऐता हैं) किया गया है। यद्यपि उनके—

'काव्यस्यात्मा ध्वनिरिति बुधैर्यः समाम्नातपूर्वः'।

-ध्वन्या० १।१ पृ० २

इत्यादि वाक्यों द्वारा विदित होता है कि ध्वनिविषय का निरूपण इनके पूर्व भी विद्वानों द्वारा किया गया है ; किन्तु उपर्युक्त कारिकांश की व्याख्या में स्राभनव-गुप्तपादाचार्य के

## 'विनाऽपिविशिष्टपुस्तकेषु विवेचनादित्यभिप्रायः'।

—ध्वन्या० लो० पृ० ३

इस वाक्य द्वारा स्पष्ट है कि ध्वनि-सिद्धान्त का स्वतंत्र प्रत्य रूप में ध्वनिकार के प्रथम किसी भी क्राचार्य द्वारा प्रतिपादन नहीं किया गया था। क्रतएव ध्वनि-सिद्धान्त के प्रवर्तक ध्वनिकार क्री श्री क्रानन्दवर्धनाचार्य ही माने जा सकते हैं।

सबसे पथम यह स्पष्ट किया जाना त्रावश्यक है-

## ध्वनि क्या पदार्थ है

संज्ञित में यह कह सकते हैं कि काव्य में वाच्य-अर्थ और लज्य-अर्थ के अति-रिक्त एक तीसरा अर्थ—जिसकी व्यग्यार्थ संज्ञा है, वह-व्यंग्यार्थ जहाँ वाच्यार्थ ( मुख्यार्थ) की अपेज्ञा प्रधान होता है उसी काव्य को ध्विन कहते हैं। वाचक और लज्ञक शब्द एवं इनका वाच्यार्थ ( या मुख्यार्थ) और लज्ञ्यार्थ तथा इनको बोघ कराने वाली अभिधा और लज्ञ्या शिक्त ( या वृत्ति ) का तो न्याय और वेदान्तादिक प्रायः सभी शास्त्रों में स्वीकार किया गया है। और व्याकरण शास्त्र में यद्यि व्यञ्जक शब्द, व्यंग्यार्थ एवं व्यञ्जना शक्ति का भी स्वीकार किया गया है, पर व्याकरण शब्द-प्रधान शास्त्र होने के कारण व्याकरण में व्यंग्यार्थ श्रौर व्यञ्जना वृत्ति को कोई विशेष महत्व नहीं दिया गया है; किन्तु ध्वनिकारों ने काव्य में व्यञ्जक-शब्द श्रौर उसका व्यञ्जय श्रयं एवं उसको बोध कराने वाली व्यञ्जना शक्ति को परमावश्यक वतला कर व्यञ्जना का प्राधान्य स्थापन किया है। क्योंकि काव्य में मुख्य पदार्थ रस है, श्रौर रस की विभाव, श्रनुभाव श्रौर व्यभिचारि भावों द्वारा ही श्रमिव्यक्ति होती है-जैसा कि 'रस' संप्रदाय के श्रन्तर्गत स्पष्ट किया गया है—किन्तु वह श्रमिव्यक्ति वाच्यार्थ श्रशौर लच्यार्थ ‡ द्वारा नहीं हो सकती। क्योंकि रस श्रौर भाव श्रादि न तो शब्द द्वारा उनके नाम कहने मात्र से ही श्रमिव्यक्त हो सकते हैं, श्रौर न उन नामों के वाच्यार्थ समकने मात्र से ही श्रमिव्यक्त हो सकते हैं, श्रौर न उन नामों के वाच्यार्थ समकने मात्र से ही। यदि श्रङ्गारादि रसों के नाम कह देने मात्र से वे—श्रङ्गारादि रस—श्रमिव्यक्त हो सकते तो उनके नाम मात्र के सुनने से ही श्रानन्द प्राप्त हो सकता या, किन्तु प्रत्यच्च है कि श्रङ्गार-श्रङ्गार चाहे हजार बार प्रकारा जाय, किसी को कुछ श्रानन्द प्राप्त नहीं हो सकता है, हसी से ध्वनिकारों ने कहा है—

<sup>🕸</sup> वाच्यार्थ वह होता है, जिसका शब्द के सुनने मात्र से सरलता से बोध हो जाता है। इसको सुख्यार्थ, श्रिभधेयार्थ भी कहते हैं।

<sup>‡ &#</sup>x27;लच्यार्थ' होता है, वह वाच्यार्थ की तरह के शब्द के पढ़ने मात्र से उपस्थित नहीं हो सकता किन्तु जब मुख्यार्थ का वाध अर्थात् जब मुख्यार्थ असं भव हो या मुख्यार्थ हारा वक्ता का अभिन्नाय न निकलता हो, तब रू द या प्रयोजन के कारण वह (लच्यार्थ) प्रहण किया जाता है। और लच्यार्थ वहीं प्रहण किया जा सकता है; जिसका मुख्यार्थ के साथ किसी प्रकार का सम्बन्ध हो। जैसे 'गङ्गायां घोषः'-'गङ्गा में घोष'। इसका मुख्यार्थ तो गङ्गाजी की धारा में घोष का होना असंभव है, इसिलये यहां इस मुख्य अर्थ का बाध है, अतएव यहां 'गङ्गा' शब्द के 'प्रवाह' अर्थ का बाध होने के कारण 'गङ्गाजी का तट' यह लच्यार्थ झहण किया जाता है, क्योंकि तट पर ही घोष का होना संभव है। अर्थेर 'तट' रूप लच्यार्थ का 'प्रवाह के स्वाह' कर साथ सामीप्य ( प्रवाह के

'निह् केवल शृङ्गारादिशब्दमात्रभाजि विभावादि प्रतिपादनरिहते काव्ये मनागपि रसवत्वप्रतीतिरिस्त'।

—ध्वन्या० पृ० २५

इसी प्रकार शृङ्कार त्रादि शब्दों के वाच्यार्थ के ज्ञान द्वारा भी कुछ त्रानन्द प्र प्त नहीं हो सकता। श्रतएव सिद्ध है कि वाचक शब्द या अभिधा शक्ति के व्यापार वाच्यार्थ द्वारा रस की प्रतीति नहीं हो सकती, श्रीर न लच्यार्थ द्वारा ही, क्योंकि लच्यार्थ तो तभी उपस्थित हो सकता है, जब मुख्यार्थ का बाध अर्थात् ताल्पर्य की अनुपपत्ति भी हो। किंतु रस की प्रतीति में मुख्यार्थ का बाध अर्थात् ताल्पर्य की अनुपपत्ति भी नहीं अतः रस की प्रतीति लच्चणा के व्यापार लच्यार्थ द्वारा भी नहीं हो सकती। निष्कषं यह है कि रसादि की प्रतीति जिसके द्वारा हो सकती है, वह अभिधा के वाच्यार्थ और लच्चणा के लच्यार्थ से भिन्न कोई अन्य ही अर्थ है। और वह व्यञ्जना-वृत्तिके व्यंग्यार्थ के अतिरिक्त अन्य कोई पदार्थ नहीं हो सकता।

समीप होना ) संबन्ध है । श्रीर प्रयोजन यहां यह है श्रर्थांत् ऐसा प्रयोग इस लिये किया गया है कि वक्ता को श्रपने निवास स्थान की पवित्रता श्रीर शित लता का श्राधिक्य सूचन करना श्रमीष्ट है । क्योंकि जैसी शीतलता श्रीर पवित्रता 'गङ्गा' कहने से सूचित होती है, वैसी 'तट' कहने से सूचित नहीं हो सकती । बस यहां जो यह प्रयोजन बतलाया गया है, वही व्यंग्यार्थ है । यह व्यंग्यर्थ श्रर्थांत् 'पवित्रता श्रीर शीतलता का श्राधिक्य सूचन करना' न तो वाक्यार्थ द्वारा हो बोध हो सकता है और न लक्यार्थ द्वारा जाना जा सकता है किन्तु वह केवल व्यञ्जना वृत्ति द्वारा ध्वनित होता है अतः वह व्यंग्यार्थ कहा जाता है । इसकी श्रिथक स्पष्टता हमने काव्यकल्पद्रुम के तृतीय संस्करण के प्रथम भाग रसमञ्जरी में की है ।

व्यञ्जना का शब्दार्थ

व्यंग्यार्थ को बोध कराने वाली शक्ति को व्यञ्जना इसलिये कहते हैं, कि 'श्रञ्जन' शब्द के 'वि' उपसर्ग लगाने से 'व्यञ्जन' वनता है। जिस प्रकार नेत्रों के लगाने का श्रञ्जन श्रस्फुट (श्रप्रकट) वस्तु को स्फुट (प्रकट) करता है, उसी प्रकार यह व्यञ्जना (एक प्रकार का विशेष श्रञ्जन) है, यह श्रमिधा श्रौर लच्चणा द्वारा बोध नहीं होने वाले श्रस्फुट श्रर्थ व्यंग्यार्थ का बोध कराने वाली शक्ति हैं है। बस, इसलिये ध्वनिकारों ने व्यंग्यार्थ श्रौर व्यञ्जना-वृत्ति का काव्य में स्वीकार किया जाना श्रावश्यक वतलाया है।

काव्य में सारभूत त्रानन्द-प्रद पदार्थ रस ही है त्रातएव रस को त्राभिव्यक्त करने वाले व्यंग्यार्थ को ही ध्वनिकारों ने सर्वोच्च स्थान दिया जाना उचित समभा स्रौर ऐसा ही समभा जाना उचित भी था। यद्यपि भरत-सूत्र के व्याख्याकार भट्ट नायक ने रस की निष्यत्ति 'भावना' स्रौर भोग व्यापार द्वारा वतलाई है, किन्तु भावना स्रौर भोग का स्रन्ततोगत्वा ध्वनि-सिद्धान्त में ही समावेश हो जाता है। भट्ट नायक के मत की स्रालोचना में श्री स्रभिनवगुप्तगदाचार्य ने

भोगीकरण्ड्यापारश्चर्यापारश्चर्यापारश्चर्यापारभावकत्वमिष्यर्था हित इयंशायान् मिष्य भावनायां कारणांशे ध्वननमेव निपतित । भोगोषिर्यालोकोत्तरोध्व नन्द्यापार एव मूर्वाभिषिकः

— ध्वन्या० लोचन पृ० ७०

<sup>\*</sup> शब्द के अर्थ को बोध कराने वाली शक्ति को 'वृत्ति' कहते हैं। कारण जिसके द्वारा कार्य करता है वह 'व्यापार' कहा जाता है — जैसे घट के बनाने में मिट्टी, कुम्हार, दण्ड और चाक कारण है, घट कार्य है और 'अभि' ( चाक को मण्डलाकार फिराने की किया ) व्यापार है। इसी प्रकार 'शब्द' कारण है अर्थ का बोध कराया जाना कार्य है और अर्थ का बोध कराने वाली अभिधा, लक्षणा और व्यक्षना व्यापार हैं।

व्यंग्यार्थ की प्रधानता प्रतिपादन करते हुए श्री स्रानन्दवर्धनाचार्य ने स्तष्ट कहा है—

'व्यंग्यव्यञ्जकाभ्यामेव हि सुप्रयुक्ताभ्यां महाकवित्वलामो महाकवी-नाम् न वाच्यवाचकरचनामात्रेण'।

ध्वन्या॰ पृ० ३१

इस प्रकार व्यंग्यार्थ का महत्व प्रतिगादन करके उन्होंने व्यंग्यार्थ को ध्वनि संज्ञां इसलिये प्रदान की कि व्यंग्यार्थ ध्वनित होता हैं—

> यत्रार्थः शब्दो वा तमार्थमुपसर्जनीकृतस्वार्थौ क्ष । व्यक्तः काव्यविशेषः स ध्वनिरिति सूरिभिः कथितः'॥

ध्वन्ता० १।१३ पृ० ३३

व्यङ्गयार्थ भी कहीं तो वाच्यार्य से प्रधान होता है ख्रीर कहीं गौग ख्रतः जहाँ वाच्यार्थ से व्यङ्गयार्थ प्रधान होता है, वहाँ हो उसे 'ध्विन' की संज्ञा प्राप्त हो सकती है—

'मुख्यतया प्रकाशमानो व्यंग्योऽर्थो ध्वनेरात्मा'।

ध्वन्या० पृ० ६४

वस, ध्वनि के स्वरूप की संचित में यही स्पष्टता है ध्वनि की व्यापकता

ध्वित-सिद्धान्त ने साहित्य चेत्र में एक बार ही नवीन युग परिवर्तन कर दिया। इसके प्रथम काव्य में सर्वोच स्थान के विषय में रस, ऋजङ्कार, रीति ( ऋथवा गुए) सम्प्रदायों में जो परस्पर संवर्षण हो रहा था—विभिन्न ऋगचार्य

जहाँ वाक्यार्थ ग्रीर वाचक शब्द श्रपने श्रथों को गीण (श्रप्रधान )
 बना कर उस श्रथे को (व्यंग्यार्थ को) ध्वनित करते हैं वह ध्वनि है।

श्रपने-श्रपने सिद्धान्त की प्रधानता स्थापन करने की यथेष्ट चेष्टा कर रहे थे, किन्तु ध्वनि-सिद्धान्त ने श्रपने महत्व से उन सभी को पराभूत कर दिया। ध्वनिकारों ने ध्वनि के भिन्न-भिन्न भेद श्रीर उनके उपभेद विषय-क्रम से निरूपित करके श्रपने पूर्व के प्रचलित सभी सिद्धान्तों का ध्वनि-कान्य में समावेश करते हुए कान्य के विशाल चेत्र में एक मात्र ध्वनि का ही सर्वत्र सम्राज्य स्थापन कर दिया — श्रन्य सिद्धान्तों को प्रायः माण्डलिक राजाश्रों के समान ध्वनि के श्राश्रित एवं परिमित सीमा-बद्ध बना दिया। उन्होंने श्रपने इस महत्वपूर्ण सिद्धान्त का साम्राज्य किस प्रकार गम्भीर विवेचन के साथ स्थापन किया है, उसका भी संजित दिक्दर्शन यहां कराया जाना हम श्रावश्यक समभते हैं।

# ध्वनि की व्यापकता ऋौर उसके भेद

राब्द की श्रिमिधा श्रीर लच्चणा जो पूर्व प्रचलित वृत्तियां थीं, उन्हीं के श्रनुसार ध्वनिकारों ने ध्वनि को प्रथम दो प्रधान मेदों में विभक्त किया है—श्रिमिधामूला ध्वनि श्रीर लच्चणा-मूला-ध्वनि । श्रर्थात् विविच्चतत्र्यन्यपरवाच्य-ध्वनि , श्रीर
श्रविविच्चत-वाच्य ध्वनि । इनमें लच्चणा-मूला-ध्वनि के श्रन्तर्गत, लच्चण में जो
प्रयोजन रूप चमत्कार रहता है उसे प्रत्यच्चतया श्रकाट्य युक्तियों द्वारा व्यङ्गचार्थ
सिद्ध करके, उसका समावेश कर लिया श्रीर श्रिमिधा-मूला ध्वनि के दो मेद
निरूपण किये— एक श्रसंलच्यक्रमव्यङ्गच-ध्वनि श्रीर दूसरा संलच्यक्रमव्यंयध्वनि—

'स च वाच्यार्थापेच्या कश्चिद्तद्वद्यक्रमतया प्रकाशते, कश्चित् क्रमे-स्रोति द्विधा मतः'।

ध्वन्या पृ० ६४

इन दोनों में पहिले भेद—

### असंल द्यक्रम व्यङ्गच-ध्वान

में ऐसी काव्य-रचना का समावेश किया गया है जिसमें वाच्यार्थ और व्यंग्यार्थ का पूर्वानर कम न जाना जाय। अर्थात् इस 'ध्वान' के अन्तर्गत रस, भाव, रसाभास, भावामास, भावोदय, भावशान्ति और भावशवलता त्रादि सभी रस-विषय का समावेश किया गया है—

'रसभावतदाभासतत्त्रशान्त्वादिरक्रमः । ध्वनेरात्माङ्गिभावेन भासमानो व्यवस्थितः' ।

—ध्वन्या० ३।३

रस विषय को ऋसंलद्द्यकम व्यङ्गय इसलिये माना गया कि विभावादि द्वारा जो रस की प्रतीति होती है, उसमें पूर्वापर का क्रम प्रतीत नहीं होता । यद्यपि प्रथम विभाव तदनन्तर अनुभाव एवं व्यभिचारियों की प्रतीति के बाद ही रस को प्रतीति होतो है अतः पूर्वापर क्रम तो वहां भी है, पर रस के आनन्दानुभव में वह-पूर्वापर क्रम शतपत्र-पत्र-भेदन न्याय के अनुसार प्रतीत नहीं हो सकता श्रर्थात् जिस प्रकार कमल के एक सौ पत्तों पर सूई से छिद्र किये जाने पर, वे परो यद्यपि क्रमशः – एक के बाद दूसरे – सूई से छेदन होते हैं, पर वह कार्य इतना शीव होता है, जिससे उनका पूर्वापर क्रम जाना नहीं जा सकता इसी प्रकार रसास्वाद के समय भी विभावादि का क्रम प्रतीत नहीं हो सकता। यदि इसमें सर्वथा क्रम न होता तो यह श्रक्रम-व्यङ्गय कहा जाता, न कि श्रसंलद्यकम ब्यङ्गय । स्रसंलच्यकम कहने का तात्पर्य ही यह है कि क्रम स्रच्छी प्रकार न जाना जाय । इस प्रकार ध्वनिकारों ने काव्य के सर्वोपरि स्रास्वादनीय पदार्थ रस विषय का तो अभिधा मुला ध्वनि के प्रथम मेर असंलद्यकम व्यंग्य में समावेश कर दिया। ऋौर रीति-सिद्धान्त तो ध्वनि के श्रन्तर्गत स्वयं सिद्ध है, क्योंकि रीतियां गुणों पर निर्भर हैं ब्रौर गुण रस के धर्म हैं ब्रौर रस व्यग्यार्थ हैं हो। इसीलिये ध्वनिकारों ने रोति सिद्धान्त के प्रवर्तकों की आलोचना भी की है \*। श्रीर दूसरे भेद-

 <sup>\*</sup> देखिये ध्वन्यालोक ३।५२, ५३ की कारिका ख्रौर वृत्ति पृ० २३१।

#### संलद्यक्रमव्यङ्गच ध्वनि

में काव्य की ऐसी रचना का समावेश किया गया है जिसमें वाच्यार्थ श्रीर व्यङ्गयार्थ का पूर्वापर कम जाना जाय श्रर्थात् जहां वाच्यार्थ का प्रथम ज्ञान होने के बाद व्यङ्गयार्थ की प्रतीति होती हो, जैसे घडावल के वजने पर प्रथम जोर का टंकार होता है, फिर उसमें से मंकार निकलती है—मधुर-मधुर ध्वनि निकलती है, उसी प्रकार घडावल के टंकार के समान प्रथम वाच्यार्थ का बोध हो जाने के बाद व्यङ्गयार्थ की ध्वनि निकलती है। इस—संलच्यकम व्यंग्य के उन्होंने प्रधान दो मेद निरूपण किये हैं—श्रलङ्कार-ध्वनि श्रीर वस्तु-ध्वनि । श्रलङ्कार ध्वनि में श्रलङ्कारों का समावेश किया गया है। ध्वनिकारों ने श्रलङ्कारों की दो श्रवस्था स्पष्ट की है—एक तो वाच्यार्थ से बोध होने वाले श्रलङ्कार—जैसा कि ध्वनिकारों के पूर्ववर्तों भामहादिकों ने जिस स्वरूप में श्रलङ्कार प्रदर्शित किये हैं। श्रीर दूसरी श्रवस्था वह, जहां वाच्यार्थ में श्रलङ्कार बोध न होकर व्यङ्गयार्थ द्वारा ध्वनित होते हैं जैसे—

दिशि मन्दायते तेजो दिच्यास्यां रवेरि । तस्यामेवरधोः पारख्याः प्रतापं न विषेहिरे'॥

— रघुवंश

'दिल्लिण दिशा में जाने पर (दिल्लिणायन होने पर) सूर्य का भी तेज मन्द हो जाता है, किन्तु उसी (दिल्लिण) दिशा में ग्रु का प्रताप पांड्य देश के राजाओं से न सहा गया'। इस पद्य के वाच्यार्थ में कोई अलङ्कार नहीं, किन्तु इस वाच्यार्थ के बोध होने के बाद इसमें यह ध्विन निकलती है कि रघु का प्रताप सूर्य के ताप से भी अधिक है अतः यहां व्यतिरेक अलङ्कार ध्विनत होता है। इस प्रकार व्यंग्यार्थ द्वारा ध्विनत होने वाले अलङ्कारों को तो ध्विन का विषय माना ही गया है। इसके सिवा ध्विनकारों ने वाच्यार्थ-भूत अलङ्कारों का भी अधिक चमत्कार ध्विन के आश्रित ही बतलाया है—

#### 'वाच्यालङ्कारवर्गोऽयं व्यंग्यांशानुगमे सित्। प्रायेर्थेव परां छायां विश्वल्लदये निरीद्यते'॥

—ध्वन्या० ३।३७ तृ० २०७

श्रव्जा, रस श्रीर श्रवङ्कारों के श्रिति श्रिव रहा ऐसा काव्य, जिसमें रस श्रीर श्रवङ्कार स्मावता न हो, उसका ध्वनिकारों ने उपर्युक्त वस्तु ध्वनि में समावेश कर दिया है। निष्कर्ष यह है कि ध्वनि-कारों ने काव्य में सर्वत्र ध्वनि की व्यापकता सिद्ध कर दी है। उनके विषय प्रतिगदन से स्पष्ट है कि काव्य का न्यूनाधिक महत्व व्यङ्गयार्थ के न्यूनाधिक्य पर ही उनको स्वीकृत है। यहाँ यह वात मा ध्यान देने योग्य है कि यों तो प्रायः प्रत्येक वाक्य में किसी न किसी पकार का व्यंग्यार्थ निकल सकता है, किन्तु सर्वत्र ध्वनि-काव्य नहीं कहा जा सकता, श्रीमनवगुतपादाचार्य ने कहा है—

'तेन सर्वत्रापि न ध्वननसङ्घावेऽपि तथा व्यवहारः'।

—ध्वन्या० लोचन पृ० २८

किन्तु जिस व्यंग्यायं में वाच्यायं से श्रधिक चमत्कार हृदयग्राही हो वही ध्वनि-काव्य कहा जा सकता है। व्यग्यार्थ का श्रनुभव व्याकरणादि शास्त्रों के ज्ञान मात्र से नहीं हो सकता किन्तु उसका श्रानन्दानुभव काव्य-मर्मज्ञ सहृदय जन ही कर सकते हैं \*। ध्वनिकारों ने सर्व प्रथम ध्वनि के उदाहरण में श्री मद्दाल्मीकीय रामायण के—

'मां निषाद प्रतिष्ठां त्वमगमः शाश्वतोः समाः। यत् कौद्धमिथुनादेकमवधोः काममोहितम्'॥

इस पद्य का निर्वाचन किया है। श्रीर इसमें जो व्यंग्यात्मक करुण रस है, उसी को काव्य का सर्वस्व स्वीकार किया है—

<sup>🕾</sup> देलो ध्वन्यालोक कारिक १।७ पृ० २० । 💎

'काव्यस्मारमा सएवार्थस्तथा चाद्किवेः पुरा। के.ब्बद्धन्द्वियोगोत्थः शोकः श्लोकत्वमागतः'॥

—ध्वन्या० १।५

इस श्लोक का—'शोकः श्लोकत्वमागतः' यह स्रंश महाकवि कालिदास के— 'श्लोकत्वमापद्यत यस्य शोकः'। ( रघुवंश १४।७० ) इस वाक्य का संचित रूप है। विदित होता है कि इस वाक्य द्वारा महाकवि कालिदास ने ध्विन सिद्धान्त की मार्ग पहिले ही प्रदर्शित कर दिया था।

रम के ब्रातिरिक्त ध्विन के भेदों में उपयुक्त वस्तु-ध्विन श्रीर श्रलङ्कार-ध्विन का भी अन्ततोगत्वा रस में ही पर्यवसान है छ। यही क्यों श्री ब्रानन्दवर्धनाचार्य ने स्वष्ट कह दिया है कि श्रेष्ठ किवयों को रस से श्रसंबद किवता की रचना ही शोभा-प्रद नहीं † कहने का ताल्पर्य यह है कि ध्विनकारों ने ध्विन-सिद्धान्त में रस को ही मुख्य स्वीकार किया है। ध्विन सिद्धान्त का मूल-तत्व यद्यपि श्रिधिकांश में रस पर श्रवलांग्वत है किन्तु ध्विन-सिद्धान्त का रस-सिद्धान्त में समावेश नहीं किया जा सकता, क्योंकि ध्विन का विषय केवल रस ही नहीं किन्तु वस्तु श्रीर श्रलङ्कार ध्विन भी है, जैसा कि ऊपर के विवेचन द्वारा स्पष्ट है।

यद्यपि यहां यह प्रश्न हो सकता है कि जब ध्वनिकारों ने काव्य का आत्मा ध्वनि को बताया है, तो फिर उन्होंने—

'श्रधानगुणभावाभ्यां व्यंग्यस्यैवं व्यवस्थिते । काव्ये उभे ततोऽन्यदात्तवित्रमभिधीयते '।

—ध्वन्यालोक ३।४२

इस कारिका में ध्विन श्रीर गुणीभूतव्यङ्ग्य के श्रितिरिक्त चित्र श्रिथात् वाच्याथं रूप श्रवङ्कारों का एक तीसरा भेद क्यों स्वीकार किया ? इसका समाधान यह है कि

इंखो ध्वन्या० पृ० २७ ।

<sup>🕆</sup> देखो ध्वन्या० पृ० २२१।

ध्वनिकारों को ध्वन्यात्मक काव्य के लिये ही मुख्यतया 'काव्यत्व का व्यवहार ग्रमीष्ट है। उपर्युक्त कारिका की वृत्ति में स्पष्ट किया गया है कि वाच्यार्थ रूप ग्रालङ्कारात्मक रचना का काव्य मुख्य नहीं। ध्वनिकारों का कहना है कि—

्रंसभावादिविषयविवत्ता विरहे<sup>र</sup> सति। श्रतङ्कारनिदन्धो यः स**ित्रविषयो मतः'।** 

ध्वन्यालोक पृ० २२१

श्रर्थात् श्रलङ्कारात्मक रचना में भी रस श्रादि व्यङ्गययार्थ की स्थिति रहती है किन्तु ऐसी रचना में किन का उद्देश्य रस श्रादि व्यङ्ग्ययार्थ के चमत्कार पर नहीं रहता किन्तु वाच्यार्थ के श्रलङ्कारों का चमत्कार प्रदर्शित करना ही किन को श्रमीष्ट होता है। श्रतएत्र श्रलङ्कारात्मक रचना में नीरसता केवल कल्पना मात्र है।

#### ध्वांन सिद्धान्त श्रीर श्राचार्य मम्मट

ध्वनिकार के स्वीकृत सभी सिद्धान्तों को उनके परवर्ती प्रायः सभी सुप्रसिद्ध साहित्याचार्यों ने मान्य किया है। ध्वनि-सिद्धान्त के प्रवर्तक सुप्रसिद्ध ध्वनिकार स्त्रीर स्त्रानन्दवर्धनाचार्य के बाद ध्वनिसम्प्रदाय के प्रवान प्रतिनिधि श्री श्रमिनवन् गुप्तपादाचार्य, स्त्राचार्य मम्मट, हेमचंद्र, विश्वनाथ स्त्रीर प्रिडतराज जगन्नाथ उल्लेखनीय है। इनमें भी मुख्यतया स्त्राचार्य मम्मट का स्थान सर्वोच है। यद्यपि मम्मट का ध्वनि-विषयक विवेचन ध्वन्यालोक स्त्रीर उसकी व्याख्या लोचन पर स्त्रवलिवत स्त्रवश्य है, किन्तु काव्यप्रकाश की गवेषणा-पूर्ण विवेचन शैली ऐसी महत्वपूर्ण है, जो ध्वन्यालोक से भी किसी स्त्रंश में स्त्रधिक उपयोगी कही जा सकती है। ध्वनि-सिद्धान्त पर किये गये स्त्राचेपों का यदि काव्यप्रकाश में स्त्रकाट्य स्त्रीर प्रामाणिक युक्तियों द्वारा पर्याप्त खण्डन न किया जाता तो संभव था कि बाद के सुप्रसिद्ध साहित्याचार्य ध्वनि-सिद्धान्त से ऐसे प्रभावान्वित न हो

सकते, इसका प्रत्यत्त प्रमाण यही है कि बाद के आचायों के प्रन्थों में काव्य-प्रकाश का ही अनुसरण प्रायः दृष्टिगत होता है।

ध्वनि सिद्धान्त के विरोधियों का खराडन

प्रायः विषय-विशेष के नवीन सिद्धान्तों के आविष्कार तो होते ही रहते हैं, पर वे कहां तक उपयुक्त और हद-मूल हैं, इसका निर्णय तभी हो सकता है, जब वे परीचा की कसीटी पर कसे जाते हैं। कहा है—

'हेम्नः संलद्यते ह्यम्नी विशुद्धिः श्यामिकाऽपि वा ।'

श्रवएव ध्वनि - सिद्धान्त भी यदि परीक्षोत्तीर्ग न हुन्ना होता तो उसे एताहरा सर्व-मान्य प्रतिष्ठा कदापि प्राप्त नहीं हो सकती। ध्वनिसिद्धान्त का इसके कट्टर विरोधियों के साथ घोर संवर्षण ही केवल नहीं हुन्ना, किन्तु विरोधी विद्धानों द्वारा इसका सर्वथा मूलोच्छेद करने के लिये इस पर बहुत से प्रखर कुठाराधात भी किये गये थे। जैसा कि विमर्शनीकार जयरथ ने—

"तात्पर्यशक्तिरभिघालच्चणानुमिती द्विधा। अर्थोपत्तिः क्रविचंत्र समासोच्क्याद्यलंकृतिः॥ रसस्य कार्यता भोगो व्यापारन्तरबाधनम्। द्वःदशेत्थं ध्वनेरस्य स्थिता विप्रतिपत्तयः"॥

—श्रलङ्कारसर्वस्व विमर्शनी टीका ए० ९

यह उद्धरण देकर बताया है। प्रथम तो भट्ट नायक ने-उसी भट्ट नायक ने जिसका मत-

'विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तिः।'

इस भरत सूत्र के चार ब्याख्याकारों की तीसरी संख्या में काज्यप्रकाश में उद्भृत किया गया है—हृद्यदर्पण ग्रन्थ में रस विषयक अपने मत के प्रतिपादन में ध्वनि-सिद्धान्त को विध्वंस करने की चेश की है। यद्यपि हृद्यद्पण अप्राप्य है किन्तु ध्वन्यालोक पर श्री अभिनवगुतगदाचार्य को लोचन ब्याख्या में और हेम- चन्द्र के काव्यानुशासन ै एवं ग्रलङ्कारसर्वस्व पर जयरथ कृत विमर्शनी २ में भट्ट नायक के ध्वनि-विरोधी बहुत से उद्धरण हृदय-दर्पण से उद्धत करके उनका खरडन किया गया है जिनके द्वारा विदित होता है कि भट्ट नायक ध्वनि-सिद्धान्त का प्रतिपत्ती था। भट्ट नायक ने रस-ध्विन स्वीकार की है और वस्तु-ध्विन का खएडन किया है, लोचनकार श्री श्रभिनवगुप्तपादाचार्य ने लिखा है-

'किं च वस्तु ध्वनिं दूषयता रसध्वनिस्तद्नुपाह हः समर्थ्यत इति सुष्टु-तरां ध्वनिध्वंसोयम्।'

— ध्वन्यालोक लोचन पृ० २०

इस वाक्य के बाद लोचनकार ने भट्ट नायक पर मृदु-कटाल करते हुए लिखा है-

'क्रोधोऽपिदेवस्य वरेणतुल्यः।'

भट्ट नायक के इस मत की श्री अभिनवगुतपदाचार्य श्रीर मम्मट 3 श्रादि ने संयुक्तिक आलोचना करके उसके मत को निस्सार प्रमाणित कर दिया है।

भट्ट नायक के बाद उद्भटाचार्य के कान्यालङ्कारसारसंग्रह की न्याख्या में प्रतिहारेन्दुराज ने भी ध्वनि को श्रालङ्कारों के श्रान्तर्गत बता कर ध्वनि सिद्धान्त पर आचिप किया है है। फिर राजानक कुन्तल ने तो वक्रोक्ति-जीवित में अपने वकोक्ति सिद्धान्त के प्रतिपादन में ध्वनि-सिद्धान्त को ग्रस लेने की पूर्णतः चेष्टा को है। जयस्थ ने कुन्तल के मत " के निष्कर्ष में कहा है-

१ देखिये कान्यानुशाशन पृ० ६४-६६ २ देखिये श्रलङ्कारसवस्व की विमर्शनी ए० ९-१२

३ मम्मट ने काव्यप्रकाश के पञ्चमोल्लास में ध्वनि-व्यक्षना का प्रतिपादन करते हुए ध्वनि-सिज्ञान्त के सभी विरोधियों के मत का खण्डन किया है किन्तु नामोल्लेख किसी का भी नहीं है।

४ देखिये काव्यालङ्कारसंग्रह भंडारकर पूना संस्करण पृ० ८४-९२

५ कुन्तक के मत पर अधिक विवेचन आगे वक्रोक्ति सम्प्रदायके अन्तर्गत

'उपचारवक्रतादीनामेव मध्ये ध्वनिरन्तर्भूतः सर्वौऽपि ध्वनिप्रपञ्चा वक्रोक्तिभिरेव स्वीकृतः।'

#### —श्रलङ्कारसर्वस्व विमर्शनी पृ० ८

कुन्तक के बाद व्यक्ति-विवेककार महिम भट्ट ने अपने अनुमान सिद्धान्त में ही इसे समावेशित करने का दु:साहस यहां तक किया है कि उसने भी व्यक्ति-विवेक नामक प्रन्थ ही ध्वनि सिद्धान्त के विरुद्ध लिख डाला है। श्रीर उसमें उसने यह प्रतिज्ञा की है—

'श्रनुमानेऽन्तर्भावं सर्वास्यव ध्वनेःप्रकाशयितुम् ।

व्यक्तिविवेकं कुरुते प्रण्म्य महिमापरां वाचम् '॥

महिम भट्ट का मत यह है कि ध्वनि-सिद्धान्त का शिला-भवन जिस व्यञ्जना के मूलाधार पर निर्माण किया है, यह व्यञ्जना कोई स्वतन्त्र पदार्थ नहीं, किन्तु पूर्व-सिद्ध 'अनुमान' ही है। अनुमान में साधन \* से साध्य का † अनुमान किया जाता है। जैसे पर्वत पर धूँ आ होने पर वहां आग्न का अनुमान किया जाता है। उसमें पर्वत पर आग्न होना सिद्ध करने में धूँ आ ही साधन है अर्थात् कारण है। क्यों कि जहां धूँ आ होता है, वहां अग्न अवश्य होता है। महिम भट्ट कहता है कि हसी प्रकार जिसे 'व्यञ्जक' कहा जाता है (जिसके द्वारा व्यव्यय अर्थ की प्रवीति होनां बताया जाता है) वह उसी प्रकार, व्यव्य्यार्थ की प्रतीति का कारण है, जिस प्रकार 'धूँ आ' अग्नि के अनुमान का कारण है। और जिसे

किया गया है।

<sup>\*</sup> साधन कहते हैं हेतु (या लिङ्गन) को अर्थात् जिसके द्वारा अनुमान सिद्ध होता है।

<sup>†</sup> साध्य (या लिङ्ग ) उसे कहते हैं, जो अनुमान के ज्ञान का विषय हो अर्थात् जिसका अनुमान किया जाय!

'व्यङ्ग्यार्थ' कहा जाता है, वह उसी प्रकार अनुमान का विषय है, जिस प्रकार अप्रिमा वस इसी युक्ति के आधार पर मिहम भट्ट ने ध्वनिकार द्वारा प्रदर्शित ध्वनि के अनेक उदाहरणों में 'अनुमान' प्रतिपादन किया है। एक उदाहरण देखिये—

'भ्रम धार्मिक विश्रब्द्धः स शुनकोऽद्य मारितस्तेन। गोदावरीकच्छनिकुञ्चवासिना हप्तसिंहेन'।

एक कुलटा स्त्री का गोदावरी तट पर एकान्त कुल में संकेत स्थान था। वहां एक धार्मिक पुरुष पुष्प लेने को आया करता था। उसके वहां आने से कुलटा के संकेत में विध होने के कारण, वह उस धार्मिक को तंग करने के लिये एक कुत्ता उसके पीछे लगां दिया करती थी, पर फिर भी उस धार्मिक व्यक्ति ने वहां त्राना न छोड़ा, तब उस कुलटा स्त्री ने उसको एक दिन उपयुंक पद्य में यह कहा है कि-'हे घार्मिक, तू अब निर्भय हो कर यहां अमण कर; क्योंकि जो कुत्ता तुभे तंग किया करता या, उस कुत्ते को ब्राज गोदावरी तट के निकुझ में रहने वाले सिंह ने मार डाला है'। इस पद्य के इस वाच्यार्थ में यदि सिंह द्वारा कुत्ते का मारा जाना बता कर उस कुलटा ने उस व्यक्ति को वहां पर निर्भय भ्रमण करने को कहा है। किन्तु इस पद्य के वाच्यार्थ से जो ध्वनि निकलती है उसके द्वारा उस धार्मिक को वहां भ्रमण करने का निषेष है। क्यों कि करो से डरने वाले उस घार्मिक को वह कुलटा वहां सिंइ का होना कह रही है। इसलिये ध्वनिकार ने इस पद्य को ऋत्यन्ततिरस्कृतवाच्य-ध्वनि के उदा-हरण में लिखा है। महिम भट्ट कहता है कि यहां जिस वाच्यार्थ में वार्मिक की वहां निःशङ्क भ्रमण करने को कहा गया है, वही (वान्यार्थ) वहां पर उस धार्मिक को भ्रमण न करने को कहने का 'हेतु' है। अर्थात् जिस 'भ्रमण के निषेच को' यहां व्यङ्ग्यार्थ कहा गया है, वह व्यञ्जना का व्यापार व्यङ्ग्यार्थ नहीं, किन्तु अनुमेय है अर्थात् उसका ( भ्रमण के निषेच का ) यहां व्याच्यार्थ द्वारा अनुमान हो जाता है। जिस प्रकार पर्वत पर अग्नि का अनुमान करने का वहां

धूंत्रा होना कारण है, उसी प्रकार यहाँ धार्मिक को भ्रमण के निषेत्र करने के अनुमान करने का वहाँ सिंह का होना कारण है। यह तो हुई महिम भट्ट की दलील । अब आचार्य मम्मट ने ऐसी दलीलों के खरडन में जो सारगिनेत युक्तियाँ दी हैं, वह भी देखिये, ग्राचार्य मम्मट कहते हैं कि इस पद्य में—'भ्रम-ए के निषेष' रूप अनुमान का हेतु जो वहां सिंह का होना वतलाया जाता है वह हेतु ग्रनैकान्तिक है-ज्यभिचारी है, किन्तु ग्रनुमान का हेतु निश्चयात्मक होता है। जैसे पर्वत पर धूं या का होना जो हेतु है, वह निश्चयात्मक है, क्योंकि जहां निश्चित रूप में धूंग्रा होगा वहीं ग्राग्नि होगी। किन्तु 'कुलटा स्त्री द्वारा उस स्थान पर सिंह का होना बताया जाना' यह हेतु उस धार्मिक मनुष्य के वहां भ्रमण न करने का निश्चयात्मक हेतु नहीं, क्योंकि गुरु या स्वामी की त्राज्ञा से या अपने प्रेमी के अनुराग से अथवा ऐसे ही अन्य किसी विशेष कारण से डरपोक मनुष्य भी भयवाले स्थान पर जा सकता है। श्रतएव यह हेतु नहीं, किन्तु हेतु का आभास है। इसके सिवा घार्मिक और वीर मनुष्य स्पर्शमय से कुत्ते से डरता हुआ भी वीरत्व के कारण सिंह से नहीं डरता है अतः यहां विरुद्ध हेतु भी है। फिर वहां पर सिंह होने का कोई हु प्रमाण भी नहीं — उसे बतलाने वाली एक कुलटा स्त्री है, जिसका वाक्य ( सत्यवादी ऋषियों का वाक्य ) नहीं —वह अपने एकान्त-स्थल में विज्ञ न होने के लिये भूठें भी सिंह का वहां होना कह सकती है ( जैसा कि उसने कहा है ) अ्रतः सिंह वहां पर है या नहीं ? यह मां अनिश्चित है अतएव यह हेतु असिद्ध है और जब हेतु ही असिद्ध है, तब ऐसी अवस्था में अनुमान का यहां सिद्ध होना सर्वथा असमव है। इसी प्रकार मम्मट ने महिम भट्ट के श्राचेवों का समुचित खरडन करके यह स्पष्ट सिद्ध कर दिया है कि 'व्यङ्ग्यार्थ' अनुमान का विषय किसी भी प्रकार से सिद्ध नहीं हो सकता । किन्तु वह ( व्यङ्ग्यार्थ ) व्यञ्जना शक्ति का व्यापार है ।

निष्कर्ष यह है कि ध्वनि-सिद्धान्त इन त्र्याचे रों से श्रवने सर्वोच स्थान से कुछ भी विचलित नहीं हो सका, प्रत्युत इसके प्रभाव से विरोधी विद्वानों के मत

नाम मात्र शेष रह गये। श्रीर कुन्तक श्रीर मिहम भट्ट की रुप्यक (श्रलं० स० पृ० ८,१० त्रिवेन्द्रम ) श्रीर विश्वनाय (साहित्यद्र्पण प्रथम श्रीर पंचम परिन्छेद में ) जैसे कान्यमर्मज्ञों ने बड़ी तीव्र श्राखोचना की। श्रतएव सिद्ध होता है कि ध्वनि-सिद्धान्त प्रखर श्राखोचनाश्रों के श्राधातों से किञ्चित् मात्र भी विचित्ति न होकर साहित्य-संसार में श्रद्धाविष्ठ सर्वोच्च महान् स्थान पर स्थित हो रहा है।

यद्यपि कालकम के अनुसार वक्रोक्ति सम्प्रदाय के प्रथम ध्वनि सम्प्रदाय विवेचनीय है। किन्तु वक्रोक्ति सम्प्रदाय का अस्तित्व न रहने के कारण ध्वनि सम्प्रदाय का सिद्धान्त रूप में सबके बाद विवेचन किया जाना ही उपयुक्त है।

#### काव्य-दोष

काब्य का दोष-रहित होना परमावश्यक है। इसीलिये श्रिषिकांश श्राचायों ने काब्य के लच्या में ही 'दोष-रहित' होना कहा है, जैसा कि 'काब्य का लच्या' निवन्ध में पहिले उद्धृत किये गये काब्य लच्याों द्वारा स्पष्ट है। श्रव यह विवेचनीय है कि काब्य में सामान्यतया 'दोष' किसको कहते हैं। श्रिष्ठपुराया में तो केवल यही कहा गया हैं—'उद्वेगजनको दोषः।'—दोष उद्वेग-जनक है। किन्तु इसके द्वारा यह स्पष्ट नहीं होता है कि उद्वेग-जनक दोष का सामान्य स्वरूप क्या है। इस विषय में श्राचार्य मम्मट के पूर्ववर्ती श्राचार्यों के उपलब्ध श्रन्थों में स्पष्ट उल्लेख दृष्टिगत नहीं होता। संभवतः श्राचार्य मम्मट ने ही प्रथम दोष का सामान्य लच्या देना श्रावश्यक समभा, क्योंकि सामान्य को जाने विना विशेष के जानने की इच्छा नहीं होती है। श्रतएव मम्मट ने—

२४

#### दोष का सामान्य लक्त्रण

'मुख्यार्थहतिदाँषो ।' (कान्यप्रकाश उल्लास ७०।४६) यह लिखा है। अर्थात् मुख्य अर्थ का जिससे अपकर्ष हो उसे दोष कहते हैं। उद्देश्य की प्रतीति का विवातक होना ही मुख्यार्थ का अपकर्ष है—

उद्देश्यप्रतीतिविधातको दोषः ।'

कान्यप्र० वामनाचार्यं व्याख्या पृ० ३२०

श्रर्थात् जिस काव्य में जो उद्देश्य हो उसकी प्रतीति में रुकावट होना । बस दोष का सामान्य लच्चण यही है \*।

#### दोषों की संख्या

दोषों की संख्या के विषय में विभिन्न श्राचारों के विभिन्न मत हैं। नाट्य-शास्त्र में भरतमुनि ने १० काव्य-दोष लिखे हैं। श्रामपुराण में मुख्य तीन दोष श्रीर उनके कुछ उपभेद निरूपण किये गये हैं। भामह ने ११ श्रीर दण्डी ने १० दोषों का उल्लेख किया है। वामन ने दोषों का निरूपण कुछ श्रिषक किया है जिसको मम्मटाचार्य ने भी स्वीकार किया है। मम्मट ने दोषों पर बहुत गम्भीरता पूर्वक विचार किया है—काव्यप्रकाश के सबसे बढ़े भाग सप्तमोद्धास में दोषों का ही विस्तृत विवेचन किया गया है, जिसमें कालिदास श्रादि सुपिसद श्रमेक महाकवियों के पद्य दोषों के उदाहरणों में उद्भुत किये गये हैं। विश्वनाथ ने भी साहित्यदर्पण में श्रिषक विवेचन किया है किन्तु वह काव्यप्रकाश पर ही श्रवलम्बित है। श्रम्य श्राचायों के प्रन्थों में भी न्यूनाधिक दोष विषयक निरूपण प्रायः काव्यप्रकाश के श्राधार पर ही किया गया है। ध्वन्यालोक में रस विषयक

<sup>\*</sup> इस विषय पर अधिक विवेचन पहिले 'काब्य का लक्षण' निवन्ध में काब्यप्रकाशोक्त 'काब्य लक्षण' के अन्तर्गत किया गया है।

दोषों के निरूपण में 'दोष' शब्द के स्थान पर 'श्रनौचित्य' शब्द का भी प्रयोग करते हुए कहा है-

'श्रनौचित्यादृते नान्यद्रसभङ्गस्य कारणम्। प्रसिद्धौचित्यबन्धस्तु रसस्योपनिषत्परा॥'

—ध्वन्यालोक पृ० १४५

ध्वन्यालोक का अनुसरण करते हुए महाकवि चेमेन्द्र ने इसी विषय पर एक स्वतंत्र ग्रन्थ 'ग्रीचित्यविचारचर्चा' लिखा है। चेमेन्द्र ने भी इस विषय पर बहुत मार्मिकता से विवेचन किया है। यों तो काव्यप्रकाशकार ने भी दोष विष-यक त्रालोचना सर्वथा निष्पच्ता से की है किन्तु चेमेन्द्र स्वयं महाकवि भी था इसने श्रपनी कृति के उदाहरण जिस प्रकार श्रीचित्य के उदाहरणों में दिखाये हैं उसी प्रकार श्रनीचित्य के उदाहरणों में भी दिखा कर इसके द्वारा श्रपने को निष्पच्च समालोचक सिद्ध किया है। चेमेन्द्र के इस कार्य द्वारा यह भी स्पष्ट हो जाता है कि समालोचक होने पर भी श्रपनी कृति को 'दोष' से सर्वथा विमुक्त रखना श्रसम्भव नहीं तो दुष्कर तो श्रवश्य ही है।

#### काव्य के विभाग

काव्य का वर्गीकरण साहित्य प्रन्थों में विभिन्न प्रकार से किया गया है। अभिनेय (हश्य) और प्रकीर्ण यह तीन भेद बताये गये हैं—

#### 'श्रव्यं चैवाभिनेयं च प्रकीर्ण सकलोक्तिभः'

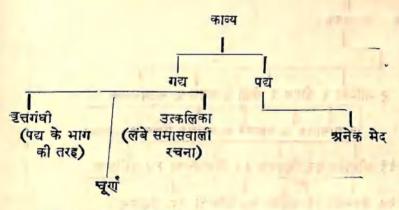
-३३७१३६

भामह ने काव्य को गद्य श्रीर पद्य दो भागों में विभक्त करके फिर संस्कृत, प्राकृत श्रीर श्रपभ्रंश यह तीन मेद बताये हैं, फिर वह देवचरित, उत्पाद्य वस्तु कलाश्रय श्रीर शास्त्राश्रय यह चार मेद श्रीर इनके सर्गवन्य (महाकाव्य), श्रास्त्रायथं (नाट्य), श्राख्यायिका, कथा श्रीर श्रानिबद्ध यह पांच मेद बताता है (का० लं० १।१६-१८) श्रीर इसके बाद काव्य के इन विभागों को स्पष्टता करता है (का० लं० १६-३०) श्रीर दण्डी ने (का० द० १।११) श्रामिपुराण के मतानुतार गद्य, पद्य श्रीर मिश्रित यह तीन मेद बता कर फिर इन मेदों को—



इस प्रकार विभक्त किया है। उसके बाद वह कान्य को संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रंश और मिश्र भाषाओं में विभक्त करता है।

दराडी के बाद वामन ने (काव्यालङ्कार सूत्र १।३।२१।२६) काव्य का वर्गीकरण इस प्रकार किया है—

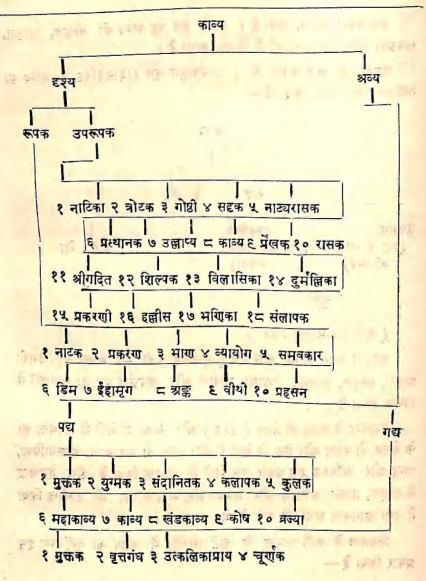


( छोटे समासवाली रचना )

बद्रट ने काव्य के गद्य श्रीर पद्य ( छुन्दोबद्ध ) दो भेद बतला कर उनको प्राकृत, संस्कृत, मागघी, पैशाची, श्रूरसेनी श्रीर श्रपभंश इन छः भाषाश्री में विभक्त किया है।

हेमचन्द्र ने काव्य को प्रेच्य ( हश्य ) श्रीर श्रव्य दो भेदों में विमक्त कर के प्रेच्य को पाठ्य श्रीर गेय दो भेदों में श्रीर श्रव्य को महाकाव्य, श्राख्यायिका, चम्पू श्रीर श्रानिबद्ध इस प्रकार चार भेदों में विभक्त किया है श्रीर हेमचन्द्र ने संस्कृत, प्राकृत, श्रपश्रंश श्रीर प्राम्यापश्रंश भाषाश्रों का भी उल्लेख किया है तथा श्राख्यान श्रादि को कथा के भेद बताये हैं।

विश्वनाथ ने साहित्यदर्पण के छुटें परिच्छेद में काव्य का वर्गीकरण इस अकार किया है—



काव्य के इन मेदों के आचार्यों ने लच्या श्रीर किसी-किसी ने उदाहरया भी दिखा कर स्पष्टता की है। यहां अन्य-गौरव भय से केवल नाम मात्र का उल्लेख किया गया है।



अनुपत्रक में होंग्लीबर्स के की कि स्थान के स्थान के कि स्थान के स्थान के स्थान के स्थान के स्थान के स्थान के स

# पद्यानुक्रमणिका

| 쾨                      |     |       |
|------------------------|-----|-------|
|                        | भाग | पृष्ठ |
| अक्षरं परमं ब्रह्म     | २   | ६८    |
| अङ्गीकरोति यः काव्यं   | ₹,  | १८५,  |
|                        | 3   | २८    |
| अजामेकांलोहित          | 8   | 8     |
| अतिक्रांत सुखाःकालाः   | "   | 85    |
| अत्रापि, बहुवक्तव्यं   | **  | 55    |
| अथ तं स्मारयामास       | 27  | १७    |
| अद्यया ममगोविंद        | *>  | ६२,   |
|                        | 11- | 58    |
|                        | 2   | ६६    |
| अध्यापनमध्ययनं         | 8   | १३५   |
| अनुग्रहाय लोकानां      | 75  | 858   |
| अनुप्रासः सयमको        | "   | 30    |
| अनुमानेऽन्तरभावं       | 7   | 882   |
| अनुरागवती संध्या       | 8   | १०८   |
| अनेना सावाद्यः         | "   | १८५   |
| अनौचित्याहते नान्यत्   | २   | १५३   |
| अपारे काव्य संसारे     | ₹,  | ६८,   |
|                        | 2   | १६    |
| अपार्थ व्यर्थमेकार्थम् | 8   | 58    |
| अपिचायंपुरा गीतः       | 2   | १४    |

|                           | भाग | विष्ठ         |
|---------------------------|-----|---------------|
| अभिघेयेन सारूप्या         | 8   | 90            |
| थमुं कुवलयानंदः           | 8   | २०२           |
| अयमुते समर्तास            | ?   | ¥             |
| अयं मन्दद्युतिर्भास्वान्  | 8   | 53            |
| अयं स रसनोत्कर्षी         | 8   | 82            |
| अयुक्तिमद्यथा             | 8   | 98            |
| अर्थमनर्थीपरामं           | 2   | 4             |
| अर्थः सहृदयरलाघ्यः        | 8   | १६२           |
| अर्थान्तर गतिःकाका        | 8   | १२५           |
| अर्थालङ्कार रहिता         | २   | 9=            |
| अलङ्कारमलङ्कारो           | 2   | 23            |
| अलङ्कारान्तरा             | २   | <b>1919</b> , |
| THE P. LEWIS CO., LANSING |     | १२६           |
| अलङ्कतमपि प्रीत्ये        | 2   | 200           |
| अलंकृतमपि अव्यं           | 2   | १०८           |
| अलमर्थमलङ्कर्तु           | 2   | ७५            |
| अछं स्थित्वा समसाने       | 2   | 85            |
| अल्लावदीन तृपतौ           | 8   | 838           |
| अवाचोऽव्यक्तवाचश्च        | 9   | \$3           |
| अविरोधी विरोधी            | 2   | 888           |
| अवोध्यग्निः समिधा         | 2   | 4             |
|                           |     |               |

| r                     | नाग | पृष्ठ           | 1                          | भाग | पृष्ठ      |
|-----------------------|-----|-----------------|----------------------------|-----|------------|
| अन्युत्पत्तिकृतो दोषः | 8   | १२३             | इत्येष मार्गो              | ?   | १६७        |
| अष्टावेव रसा नाट्ये   | 7   | ७२              | इत्यौत्सुक्यादपरि          | 8   | 83         |
| अस्ति चेद्रस निष्पिः  | 7   | 80              | इदमुचममतिशायिनि            | ?   | २७         |
| अस्त्यनेको गिरां      | १   | <u> </u>        | इयं गेहे लक्ष्मी           | 8   | 308        |
| अस्मिन्तु मानुषेलोके  | 8   | ४५              | उ                          |     |            |
| স্থা সা               | 4   | - 1             | उक्तं तदीभनेया             | 9   | 30         |
| आक्षेपोऽर्थान्तर      | \$  | <b>9E</b> ,     | उद्धृत्योद्धृत्य सारं      | 2   | 38         |
| NO S PRINCIPAL        |     | 28              | उपकुर्वन्ति तं सन्तं       | 2   | ६४         |
| आचार्य शेखरमणे        | 8   | १४१,            |                            | 2   | <b>⊏6</b>  |
| 97                    |     | १५५             | उपमानेनोपमेयस्य            | 2   | <b>=</b> 3 |
| आटोपेन पटीयसां        | 8   | १७३             | उपमायाबुधैरेते             | 2   | २२         |
| आत्मानं रथिनं         | 8   | - · · · · · · · | उभावेतावलङ्कार्यो          | 2   | 283        |
| आत्मोपदेश सिद्धं      | 8   | २२              | उभौ यदि व्योमिन            | 8   | 209        |
| आनंदः सहजस्तस्य       | ?   | ६८              | उवाच स महातेजा             | 2   | ४१         |
| आनंदामर्षाभ्यां       | 2   | ७१              | 表 表                        |     |            |
| आ <b>नोव</b> र्हीरिशा | 8   | ų.              | ऋग्वेदंभगवोऽध्येमि         | . 2 | 30         |
| आह्रादकलं माधुर्ये    | २   | ११४             | ए ए                        |     | 38         |
| आ समाप्ति जिगीषस्य    | 8   | 308             | एको रसः करुण एव            | 2   | Ęų         |
| to 1 4 5.00           |     |                 | एकं शत सहस्रं तु           | 8   | ४५         |
| इति नवतितमेऽस्मिन्    | 2   | 583             | एकाकिनी यदवला              |     | ११३        |
| इति निगदिता           |     |                 | एवं चतुष्पदी तच्च          |     |            |
| इतिहासोत्तमादसमा      | 2   | 85              |                            |     | प्र्       |
| इत्थं भूमनां रुचक     |     |                 | क<br>कटुकौषधवच्छात्रं      | -   |            |
| इत्याद्यशेषमिह        |     |                 | कदली <mark>कदली ः ।</mark> | 2   | 3          |
| इत्याह युक्तं विदुरो  |     | <u>د</u><br>44  |                            |     |            |
| 4. 116 3 11 14841     | 1   | 99              | कदाचिन्मं खकोपज्ञं         |     | 108        |

|                       | भाग    | वृष्ठ    |
|-----------------------|--------|----------|
| कन्या हरण संग्राम     | 8      | 28       |
| कवयति पंडितराजे       | 25     | २०३      |
| कवित्वं दुर्लभं तत्र  | 2      | 88       |
| कवि व्यापार वक्रत्वं  | 7      | १३२      |
| कर्वरभिप्राय          | - 8    | ७९       |
| कचिद्रदन्त्यच्युत     | .7     | 90       |
| क्लीवानां घाष्ट्य जन  | नं २   | ય        |
| कामं सर्वोप्यलङ्कारो  | 2      | ,38      |
| A. 1 1 1504           | 1 2 11 | 20       |
| कारणान्यथ कार्याणि    | २      | 88       |
| काव्यमिदं विहित       | . 8    | ७६       |
| काव्यंतु जायते जातु   | . 2    | 28       |
| काव्यं यशसे अर्थकृते  | ?      | Ę        |
| काव्य शोभाकरान्धर्मान |        | 30       |
| काव्यस्यातमा ध्वनिः   | २      | १३५      |
| काव्यस्य नाटकादेश्च   | 1 8    | 33       |
| काव्यस्यातमा स एवा थ  | ः २    | 888      |
| काव्याख्येऽखिल सौर    | व्य १  | 220      |
| काव्यान्यपि यदीमानि   | ?      | " ७४     |
| किं गौरि मां प्रति    | . 8    | ११३      |
| किंतु बीज विकल्पानां  | . 8    | 54       |
| क्षीणः क्षीणोऽपिशशी   | 8      | १७=      |
| ग                     | ng j   | mar      |
| गतोऽस्तमकींभातीन्दु   | 8      | 28,      |
| 1.5                   |        | <b>5</b> |
| गचपद्य भयी चंपू       | ? ?    | ६६       |

|                         | भाग     | <u>র</u> ম্ভ |
|-------------------------|---------|--------------|
| गिरामलङ्कार विधिः       | 8       | ६५           |
| गौडीयमिदमेचतु           | ,,,     | ८६           |
| ग्राम्यानुप्रासमन्यत्तु | "       | 30           |
| ্ৰ                      |         | 777          |
| चक्रं दहतारं            | \$      | ११३          |
| चतुर्वर्गफलास्वाद       | 7       | 4            |
| चतुर्विशति साहस्री      | 8       | 28           |
| चंद्रालोकममुं           | 8       | १८५          |
| चिच द्रवींभावमयो        | ?       | 286          |
| चौहाण कुल मौलिया        | 1 - 5   | १३४          |
| ज                       |         | PYNA         |
| जग्राह पाठ्यमृग्वेदात   | 7 7     | 18           |
| जातयो दूषणा भासा        | 8       | 90           |
| जातिकियाणगुद्रव्य       | 2       | ६३           |
| जाते जगति वाल्मीव       | नै १    | €3           |
| जानुदध्नी सरिन्नारी     |         | 53           |
| त                       | fiching | 10           |
| त एत उपमादोषाः          | . 8     | 90           |
| तत्कथाख्यायिकेत्येका    |         | 54           |
| तत्कारित सुर सच न       |         | 31.6         |
| ततो ये तण्डुना प्रोत्त  |         | २६           |
| ततस्तंडुं समाहूय        | 18      | . २६         |
| ततः कथंचित् सागौ        |         | 808          |
| ततः संस्मारितो राम      |         | 29           |
| तत्त्वायामि ब्रह्मणा    | 1. 8    | Ę            |
| College very            |         | 4            |

| भाग पृष्ठ भाग पृष्ठ भाग पृष्ठ तदस्यमिपनोपेक्ष्यं २ १६ दिवमप्युपयातानां १ दिशिमन्दायतेतेजो २ १४ तद्दोषौ सगुणौ २ २२ दीपत्यात्मिविस्मृतेहेंतु २ ११९ तद्दिष्णोः परमं पदम् १ ५ दुःखार्तानां अमार्तानां २ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| तदस्ततंद्रैरनिशं २ १२ दिशिमन्दायतेतेजो २ १४<br>तदोषौ सगुणौ २ २२ दीपत्यात्मविस्मृतेर्हेतु २ ११९<br>तद्विष्णोः परमं पदम् १ ५ दुःखार्तानां श्रमार्तानां २                                              |
| तदोषौ सगुणौ २ २२ दीपत्यात्मविस्मृतेहेंतु २ ११९<br>तद्विष्णोः परमं पदम् १ ५ दुःखार्तानां श्रमार्तानां २                                                                                              |
| तिद्विष्णोः परमं पदम् १ ५ दुःखार्तानां श्रमार्तानां २                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                     |
| तमर्थमवलंबंते ११६४ द्रषणंन्यनताद्यक्ति १८४                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                     |
| 0 0                                                                                                                                                                                                 |
| 2 4                                                                                                                                                                                                 |
| र वह चुना नत्न महस्रवाल र रहे                                                                                                                                                                       |
| राज नारा विवास                                                                                                                                                                                      |
| 214 2110108                                                                                                                                                                                         |
| तस्याः कला परिच्छेदे १ ६६ हा सुपर्ण सयुजा १ ६                                                                                                                                                       |
| तस्या सार निराशात् २ १२ हष्ट पूर्वाह् यपि ह्यर्थाः १ द्र                                                                                                                                            |
| तालाजाअंतिगुणा १ १२४ हज्यद्द्राविड दुर्मह १ २०५                                                                                                                                                     |
| तात्पर्यशक्तिरमिधा २ १४६ हष्टं वा सर्व सारूप्यं १ ७६                                                                                                                                                |
| ताडङ्गवल्लमः ११३६ घ                                                                                                                                                                                 |
| तैस्तैरलङ्कतिशतै २ ४० धन्यासिवैदर्भि १ १६४                                                                                                                                                          |
| त्वं विश्वस्यमेशिते । धमाथकाममोक्षाणां २ ५                                                                                                                                                          |
| त्वामित्म विभावित्या ३ भ ४०                                                                                                                                                                         |
| त्रयोगग्रमग्रेनेकर                                                                                                                                                                                  |
| त्रिपरवधादेव १ १९० वस्य यशस्यमायुष्यं २ ५                                                                                                                                                           |
| ध्वनिनातिगभीरेण १११८                                                                                                                                                                                |
| 253                                                                                                                                                                                                 |
| ध्वनेरित्थं गुणीभत २ ८२                                                                                                                                                                             |
| व व                                                                                                                                                                                                 |
| कियानेकार्य १ १८                                                                                                                                                                                    |
| र्दर्गन्तश्रूयन्त १ २०४ । नमस्कृत्य परा वार्च १ १७२                                                                                                                                                 |

|                          |    | •     |                             | _   |     |
|--------------------------|----|-------|-----------------------------|-----|-----|
| 3                        | गग | র প্র |                             | भाग | -   |
| न विद्यते यद्यपि         | 2  | 99    | प्रधान गुणभावाभ्यां         | ?   |     |
| न शशाक वशे कर्तु         | 8  | प्र   | प्रयोगा कारिका              | 8   | 38  |
| न स शब्दो न तद्वाक्यं    | 7  | 80    | प्रसादे वर्तस्व             | 8   | १६८ |
| न स संकुचितः             | 2  | 5     | प्रहेलिका सा ह्यदिता        | , ? | 30  |
| न हन्तव्या स्त्रिय इति   | 77 | १३    | प्रेयः प्रियतराख्यानं       | ?   | 58  |
| नाटकं द्विपदी शम्या      | "  | 30    | प्रेयो गृहागतं कृष्णं       | ?   | ६६  |
| नारदो श्रावदेवान्        | "  | 84    | ्र ब                        |     |     |
| नारी नितम्बद्धय          | 8  | 99    | बभूववल्मीकभव                | 9   | १३१ |
| निर्दाषं गुणवत्काव्य     | 2  | 25    | त्रह्मानन्दोभवे <b>दे</b> ष | 2   | ६८  |
| निर्दोषालक्षणवती         | 7  | २३    | भ                           |     |     |
| निर्माय नूतनमुदा         | 8  | २०४   | भरतानां च वंशोऽयम्          | 8   | २३  |
| निमित्रतो वचोयचु         | २  | 858   | भाविकत्वमिति प्राहुः        | ?   | 28  |
| निषेधो वक्तुमिष्टस्य     | 8  | १६४   |                             | 3   | 50  |
| नीलोत्पलदलश्यामा         | 8  | 90    | भूरिभारभराकान्तः            | 8   | १५४ |
| न्यकारो ह्यमेव           | २  | 28    | भूमद्भतु भुवन               | 8   | १५६ |
| प                        |    |       | भ्रमधार्मिकविश्रब्धः        | 7   | 588 |
| पञ्चविंशतिसंयुक्ते       | 8  | ११७   | म                           |     | - 3 |
| पर्यङ्कःस्वास्तरणः       | 8  | ११७   | मंखुक निबन्ध वृत्ती         | 2   | १७५ |
| पावनीवामनस्येयं          | 8  | १०६   | मंत्र दूत प्रयाणाजि         | 8   | 28  |
| पित्र्येपञ्चदशप्रोक्तं   | 8  | ४५    | मदनगणनास्थाने               | 8   | १७३ |
| पूर्वशास्त्राणि संहत्य   | 8  | ६३    | मदंनवैश्वर्यलवेन            | 8   | 6   |
| प्रकटत्वमभिव्याप्तिः     | 8  | ६७    | मदो जनयति प्रीतिं           | 8   | ८३: |
| <b>प्रज्ञानवनवोन्मेष</b> | २  | १६    | मधुरं रसवद्वाचि             | 7   | 30  |
| प्रतापरुद देवस्य         | 8  | 358   | मनसि सदा स                  |     | 4 7 |
| प्रतिभाकारणंतस्य         | 2  | १३    | समाधिनि                     | २   | १०  |
|                          |    |       |                             |     |     |

| भाग                        | <b>पृष्ठ</b> | ) a                    | ाग | वृद्ध |
|----------------------------|--------------|------------------------|----|-------|
| मनोरथः शंखदत्तश्च १        | 220          | यमकं नाम कोप्यस्याः    | 7  | १३३   |
| मनोरथाव्हयस्तेषां १        | 200          | यः काव्येमहतीं छायां   | 7  | 308   |
| सन्दममिमधुरयं १            | १७४          | यस्य विकाराः प्रभवन    | १  | ११३   |
| महीपतेः सन्ति न यस्य २     | 6            | यस्मिन्नस्ति न वस्तु   | 3  | १२६   |
| मातङ्ग मानभङ्गरम् १        | 35           | यष्टुं विश्वजितायता    |    |       |
| माधुर्य संविधानं च १       | ξo           | यात्येकतोऽस्त शिखरे    | 2  | 53    |
| माधुर्योजः प्रसादाख्यः १   | १६०          | या निर्शृतिस्तनु भृतां | 7  | इध    |
| मा निषाद प्रतिष्ठां १,     | ७,२८,        | यायावरो यजन्तो         | 2  | १३५   |
| 5/ 5/ 10/ 9                | 38           | या वाक्प्रधानाः        | 8  | २८    |
| मार्जन्त्यधररागं १         | 83           | या व्यापारवतीरसान      | ?  | 33    |
| मिथिलास्थः सयोगीनद्रः १    | १६६          | युक्तं लोक खमावेन      | 2  | 38,   |
| मृदुललितपदाढ्यं २          | १७           | Mail I Market          |    | 30    |
| मुक्ताकणः शिवस्वामी १      | ३२६          | युवतेरिव रूपमङ्ग       | २  | १०८   |
| मुनिनाभरतेन १              | ३४           | येनायोजिनवेश्म         | 2  | 200   |
| य व                        |              | ये रसस्याङ्गिनोधर्माः  | 2  | ₹₹,   |
| यत्किञ्चिदप्यनुरणन् १      | १२०          |                        | 64 | ,११३  |
| यं तस्मै प्रथमं प्रादात् " | १७           | ये व्युत्पत्यादिना     | 2  | ७५    |
| यत्र वाणा सम्पत्ति "       | ६            | येषां चन्द्रालोके      | 3  | 200   |
| यत्रार्थः शब्दो वा २       | १३९          | यो मार्ग परिधान        | 8  | १३६   |
| यत्रार्येन १               | १३६          | ₹                      |    |       |
| यथा नराणां नृपतिः २        | ६२           | रतिर्देवादि विषया      | 2  | ĘĘ    |
| यदि चोत्कण्ठया १           | 83           | रतिर्हासश्च शोकश्च     | 2  | १६३   |
| यदि भवति वचरच्युतं २       | १०५          | रत्निभिचिषु संकान्तैः  | 2  | 33    |
| यद्विद्वद्भवनेषु १         | 300          | रत्नस्तम्भेषु संकान्त  | 2  | 33    |
| यदुक्तंत्रिप्रकारत्वं १    | ७९           | रत्यादिकानां भावानां   | 2  | ६६    |
| ,                          |              |                        |    |       |

#### पद्यानुक्रमणिका

| 100                       | भाग  | <b>र्ये</b> | भाग                          | पृष्ठ |
|---------------------------|------|-------------|------------------------------|-------|
| रवि संक्रान्त सौभाग्य     | १    | ७           | वाचांवकार्थ शब्दोक्ति २      | १२४   |
| रस भावस्तदाभास            | 2    | 888         | वाच्यालङ्कार वर्गोऽयं २      | १४३   |
| रसवद्दित स्पष्ट           | २    | ७९,         | वार्ता विचित्रा शालीन १      | १३४   |
|                           |      | = 2         | वाश्रेय विद्वयन्मि १         | 4     |
| रसवद्रस पेशलम्            | 2    | <b>د</b> ۲  | विद्वान दीनार लक्षेण १,      | १०१,  |
| रसस्य कार्यता भोगो        | २    | १४६         | 17.71                        | १०५   |
| रस स्याङ्गित्वमाप्तस्य    | 2    | ११८         | विनेयानुमुखी १               | १६१   |
| रसो वै सः रस              | ?    | 38          | विभावानुभावास्तत् २          | ४१    |
| राज्ये श्रीमदनन्तराज      | 8    | १५६         | वियदलिमलिनाम्बु २            | 34    |
| राज्ञी कृतज्ञ भावेन       | 8    | १६६         | विरुद्धाऽविरुद्धावा २        | ६१    |
| रुचकाचार्यो परो           | 2    | १७२         | विरुद्धेनोपमानेन १           | 52    |
| रूपकादिरलङ्कार            | - 5  | 95          | विष्णोः सुतेनापि १           | १३८   |
| ਲ                         |      |             | विसृजास्मैवधायत्वं ः १       | १७    |
| लाटीय मनुप्रास            | 8    | 30          | विहितधनालंकारं १             | ६     |
| लिम्पतीव तमोऽङ्गानि       | 3    | ६२          | वीराद्भुतादिस १,             | १५३   |
| लोकोत्तर चमत्कार          | 7    | 838         | 2                            | ६४    |
| व                         |      | 100         | वेदिताः सर्व शास्त्राणां २   | १२२   |
| वका द्यौचित्य वशात्       | 2    | 38          | वैदर्भमन्यदस्तीति १          | 30    |
| बक्रामिधेय शब्दोक्ति      | ?    | १२४         | वैदर्भादिकृतः पन्थाः २       | १०७   |
| वक्रोक्तिश्च रसोक्तिश्च   | १    | ८३          | व्यङ्गयस्य यत्राप्राधान्यं १ | ६८    |
| वकोक्तिस्त भवेद्रङ्गया    | 7    | १२८         | व्यंजन्ते वस्तु मात्रेण १    | १२६   |
| वपुष्य ललिते              | ?    | ७८          | व्याख्या गम्यमिदं १          | ७४    |
| वाक्यस्यवक्र भावोऽन्य     | ते २ | १३३         | व्यास गिरां निर्यासं १       | 80    |
| वाग्वैद्रग्ध्य प्रधानेऽपि |      | ,38         | श                            |       |
| all and service of        |      | 18, 68      | शक्तिनिपुणता लोक २           | १२    |

| Is. (48)                 | भाग  | पृष्ठ | 1 2                       | भाग | वृष्ठ |
|--------------------------|------|-------|---------------------------|-----|-------|
| शतानन्दापराख्येन         | 8    | ११३   | श्रुतेश्लम्य मानोर्था     | 2   | ६७    |
| शन्नोदेवीरभीष्टये        | 8    | ६     | ष                         |     |       |
| शब्द तत्वाश्रयाः         | 8    | १२०   | षष्टिशत सहस्त्राणि        | 8   | ४५    |
| शब्दाभिधेये विज्ञाय      | 2    | 1 88  | н                         |     |       |
| शब्दार्थीं सहितौवक्र     | 3    | २२    |                           |     |       |
| शस्वत् सुधामवसुधा        | 8    | १३६   | सथावितोध्वनिः             | 8   | ६६    |
| शान्तस्य शमसाध्यत्वा     | त् २ | ७१    | संकल्प्य भगवानेवं         | 8   | 8     |
| शास्त्रेशब्द प्रधानुत्वं | 2,   | ६३,   | संक्षेपाद्वाक्यमिष्टार्थ  | ۶,۶ | १६,   |
| AV J. OF                 | 7    | 26    |                           |     | ६४    |
| शिष्ट प्रयोग मात्रेण     | ?    | 22    | स च भोज नरेन्द्रश्च       | 3   | १५३,  |
| गुष्केन्धन[मवत्स्वच्छ    | 7    | ११५   |                           |     | १५६   |
| शेषो हिम गिरिस्त्वंच     | 8    | 55    | संख्यानमिति मेधावि        | 2   | 90    |
| रलेषः प्रसादः            | १    | ६१    | समासातिशयोक्ति            | 8   | 50    |
| रलेषः सर्वासु पुष्णाति   | \$   | 60    | समाहृत्यान्यतत्राणि       | १   | 48    |
| 447                      | 7    | १२६   | मत्यं मनोरमा रामा         | 8   | १६२   |
| रलेषो लालित्य            | 8    | ६१    | समुदायार्थ शून्य          | 8   | 68    |
| श्रंगार वीरकरणा          | ?    | १५३   | समूर्तो यत्रासीद्         | 2   | २३४   |
| श्टंगार हास्य करुणा      | 2    | ६२    | सरस्वतीव कर्णाटी          | 2   | 33    |
| शृङ्गारी चेत्कविः        | 8    | ६८    | सरस्वत्यास्तत्वं          | 8   | १२०   |
| श्रङ्गारी गिरिजानने      | 8    | ११७   | सर्गवन्धो महाकाव्यं       | 8   | 68    |
| श्रद्धेयं जगतिमतं        | 8    | 03    | सर्वकालं मनुष्येण         | 2   | 88    |
| श्रीचन्द्रशेखर महाकवि    | 8    | १६३   | सर्वथा पदमप्येकं          | 2   | 25    |
| श्रीमानमप्पय दीक्षितः    | 8    | २०३   | सर्वशास्त्रार्थं सम्पत्नं | 2   | 8     |
| श्री वीरदत्त इत्येषां    | १    | १०१   | सर्वेवातिशयोक्तिस्तु      | 2   | १२४   |
| श्रीमद्वाग्भद्देवोऽपि    | 8    | १८१   | साधु शब्दार्थ सन्दर्भ     | 2   | २३    |
|                          |      |       |                           | •   |       |

#### पद्यानुक्रमणिका

|                        | भाग | वृष्ठ | भाग                        | <u>র</u> ম্ব |
|------------------------|-----|-------|----------------------------|--------------|
| सापत्युः प्रथमापराध    | 7   | १२८   | स्वपक्षलीला १              | १७४          |
| सार्द्धमनोरथ शतैः      | 8   | ११७   | स्वभावोक्तिरलङ्कार १       | 50           |
| साविद्यानौस्तिती       | "   | 44    | स्वयंकृतैरेव १             | ६५           |
| सिंहा इवमानदन्ति       | ,,  | ų     | स्वरूपमथ साहश्य १          | प्रह         |
| सुखमात्यन्तिकंयत्तद    | 7   | 48    | स्वं स्वं निमित्तमासाद्य २ | ६३           |
| सुवन्धुर्वाण भद्दश्च   | 7   | १२७   | स्वादु काव्य रसोतिमश्र २   | 9            |
| सैषा सर्वेंव वक्रोक्ति | 9   | Ę¥,   | ह                          |              |
|                        |     | 888   | हारादिवदलङ्कार: २          | 55           |
| स्फटमर्थालङ्कारा       | २   | ७६,   | हेतुश्च सूक्ष्मलेशीच १     | Ęo           |
|                        |     | १२४   | हेम्नः संलक्ष्यते ह्यमौ २  | १४६          |



# ऐतिहासिक नामानुक्रमणिका

|                          | <i>বিষ্ট</i> |
|--------------------------|--------------|
| হ্ম                      |              |
| अकालजलद १३४,             | १३६          |
| अमिपुराण २७, २८, ५       | 2-00,        |
| ७६, ११०, १५१, १५२,       | १८०          |
| 245                      |              |
| अचलपुर या एलिचपुर        | 200          |
| अचा दीक्षित              | २०१          |
| <b>अथर्ववेद</b>          | y            |
| अद्वैतसिद्धि             | २०२          |
| अनन्तदास                 | १६५          |
| अनन्तराज १४२,            | १५६          |
| अपरार्का (टीका)          |              |
| अप्पय दीक्षित १७३,       |              |
| १६६, २०१, २०५, २०७       |              |
| अभिनव गुप्त पादाचार्य ३० | , इह         |
| ७८, ६६, १०३, १०५,        | १०८,         |
| ११३, ११५, १२०,           | १२१          |
| १२७, १३०, १३६,           | -            |
| १४१, १४७, १४६,           | १५५,         |
| १७०, १८०, २१३            |              |
| अभिनवभारती (टीका)        | २५,          |

|                    |      | নূম্ব      |
|--------------------|------|------------|
| २६, ३०, १०५,       | १२१, | ,359       |
| १४२, १८२           |      |            |
| अभिधावृत्ति मातृका | १२१, | १३०        |
| अभिज्ञान शाकुन्तल  |      | <b>⊏</b> १ |
| अमरुक              | १३२, | १६७        |
| अमरसिंह            | 48   | , ५५       |
| अमरकोष             | 4    | , ५४       |
| अमोघवर्ष           | ٤٤,  | १३८        |
| अर्थशास्त्र 💮      | ३६,  | १३२        |
| अर्जुन             |      | 48         |
| अर्जुनदेव          | 150  | १६८        |
| अर्जुन च रत        |      | 358        |
| अर्थ द्योतनिका     |      | 52         |
| अलक या (अल्लट      | )    | १६८        |
| अलङ्कार तिलक       |      | १८७        |
| अलङ्कार कौस्तुभ    |      | १६६        |
| अलङ्कार शेखर       | १३२, | १३३,       |
| १९६                |      |            |
| अलङ्कार सर्वस्व    | ६६,  | १०६,       |
| १४४, १४८,          | १७१, | १७२,       |
| १८८                |      |            |

# ऐतिहासिक नामानुक्रमणिका

| PIT                                         | पृष्ठ                         |
|---------------------------------------------|-------------------------------|
| নূত্ৰ                                       | _                             |
| अलङ्कार् रत्नाकर १६८                        | इंडियन हिस्ट्री R. G. मज्मदार |
| अलङ्कारोदाहरण १६६                           | ४३                            |
| अल्लावदीन १९५                               | इलियड ४९                      |
| अवन्तिसुन्दरी १३४                           | इंडिया ह्वाट कैन इट टीच अस्   |
| अवन्तिसुंदरी कथा ९६, १००,                   | ( मैक्स मूलर ) ५४, ९९         |
| अवन्तिवर्मा १०५, १२६, १३०,                  | इपीग्राफिका इंडिका ७६, १३७,   |
| १३१, १६८ .                                  | २०२                           |
| अशोक १५                                     | इंडिया आफिस कैटलाग ११०        |
| अश्वयोष ७१                                  | इन्साइक्लोपीडिया १८३          |
| अष्टाध्यायो ७१                              | इन्दुराज १०५, १०६             |
| श्रा<br>आगसे ६५                             | उ                             |
| आनन्दपुर १००                                |                               |
|                                             |                               |
|                                             | उज्वल नीलमणि १६५              |
| आनन्द वर्धनाचार्य ८, ३१, ३२,                | उत्तररामचरित ३२, ३६           |
| ४९, ५३, ६८. ७८, ८८, ९४,                     | उद्भट ३९, ७८, ८२, ८३, ६३,     |
| १०४, १०६, १२७, १२८,                         | ६६, १०१, १०९, ११०, ११३,       |
| १३२, १३७, १४६, २१३                          | ११६, १२१, १२६, १३२,           |
| <mark>आनन्दबृन्दावन</mark> चंपू १९ <b>६</b> | १३७, १४०, १५१, १५६,           |
| आयुर्वेद ४                                  | १६१; २१२, २१३                 |
| आश्रमोपनिषद १३५                             | उद्घट विवेक १०६               |
| आसफविलास २०६                                | उद्घटालंकार वृत्ति १०६        |
| इ                                           | <b>जवट</b> १६६                |
| इंडिया थाफिस लाइब्रेरी २३                   | ऋग्वेद ५, ६, ११, ३६           |
| इंडियन एंटिकायरी २६, ७७,                    | Ų                             |
| ९५, १८०, १६६, १८१                           | एकदिाला १८९                   |

|                      | <b>र्य</b> |
|----------------------|------------|
| ओ                    |            |
| मि० ओक               | 48         |
| मि॰ ओफ्रोस्ट         | ११५        |
| मि॰ ओल्डन वर्ग       | ४७         |
| <b>औ</b>             |            |
| औचित्य विचार चर्चा,  | १२४,       |
| १३३, १४९, १५५        |            |
| औद्धराः 💮            | १३७        |
| औरंगजेब<br>व         | २०७        |
| क                    |            |
| कठोपनिषद             | પ્         |
| कपिल रुद्र           | ७२         |
| distraction are      | ७, २०२     |
| कर्पूर मंजरी १३३, १३ | ४, १३७     |
| कर्णपूर गोस्वामी     | १९६        |
| 416/22               | ५, १३०     |
| कल्हण १२             | ९, १५४     |
| कविराज               | १३४        |
| कविराज मार्ग         | 2 ६        |
| ना ५ नरा             | 33, EE     |
| कामधेनु टीका         | ११०        |
| काणे ( p. v. काणे )  | २२, २३,    |
| २४, २९, ३५, ३६, ५    |            |
| ६२, ६४, ६५, ६६,      | १३, ६०,    |
| १२९                  |            |

हर काशिका वृत्ति 088 काश्मीर रिपोर्ट ह्रूलर ११०, ११५ कामसूत्र १६, २०, १३२ काव्यप्रकाश २७, ३०, ३१, ३६, ४२, ६७, ६४, १०३, १०७. १४५, १५७, १७७, १८०, १८२, १८५, २०३, २०७ काव्यप्रकाश का विषय १५७ काव्यप्रकाश का लेखक १६३ कान्यप्रकाश दर्पण १६३ काव्य प्रकाशादर्श २७ काव्यादर्श ५५, ५७, ५८, ५९ काव्यानुशासन २३, १२५ काव्यानुशासन (वाग्भट) १६० काव्यालंकार ६२, ७२, ७३, २१२ काव्यालंकार (रुद्रट) १११ काव्यालङ्कार सूत्र (वामन) ८२, 308 काव्य मीमांसा १९, १०३, ११३ १२६, १३१, १५५ काञ्यालंकार सार संग्रह (उद्भट) ७८,८२,६६,११३,१२४,१४१ कालिदास ८, २९, ३३, ३४, ३५, ३७, ७१, ६०, ६१, ९२, ११७, १३१, १४४, १४५, १६३

# ऐतिहासिक नामानुक्रमणिका

| মূন্ত পূচ্ছ                    | पृष्ठ                          |
|--------------------------------|--------------------------------|
| काशीनाथ त्र्यंवक तैलिंग ११     | गुणाट्य ६०, ६१                 |
| कान्यकुव्ज १३६                 | गोकुलनाथ १५७                   |
| कीथ १०, ११                     | गोपदेव १८७                     |
| किरातार्जुनीय ४२, १००          | गोपेंद्र त्रिंपुहर भूपाल ११०   |
| कुचमार १६, २०                  | गोविंद ठक्कुर १७१, १६४         |
| कुट्टनी मत २३, ३२, ११७         | गौरी १०१                       |
| कुंतक या कुंतल १२४, १२५,       | गौरीशङ्कर ओझा १३७              |
| १४२, १४६, १८०, २१३             | गौरांग गणोहेश्य दीपिका १६६     |
| कुमारदास ⊏                     |                                |
| कुमारसंभव (कालिदास) १२२        | च<br>                          |
| कुमारसंभव ( उद्घट ) १०२        | चतुर्विशति प्रबंध १३६          |
| कुमार स्वामिन १७२, १९०,        | चंद्रशेखर १९३                  |
| १९५                            | चंद्रगुप्त ३४, ३६, ४९,         |
| कुमारपाल १८३                   | चंद्रालोक १८४, १६४             |
|                                | चंद्रादित्य ९८                 |
| , , , ,                        | चारुद नाटक ६२,                 |
| कुसुमा प्रतिमा (टीका) ६४       | चिनवीर २०२                     |
| केशव मिश्र १३२, १३३, १८६,      | चिनवौवा २०२                    |
| १६६                            | चित्र मीमांसा १७३              |
| कौटिल्य ३६, १३२                | चित्र मीमांसा खंडन २०१, २०७    |
| कृष्णकवि १५२                   | चिंन्तामणि विनायक वैद्य १०, १४ |
| श्रीकृष्ण ४७                   | १५, १६, १८, ४३, ४४, ४७,        |
| ग                              | 40                             |
| गणपति शास्त्री ३५, ६०, ६१      | चैतन्य महाप्रभु १९६            |
| गणेस्वर १८७                    | 4                              |
| गवर्नमेंट ओरियण्टल मैनिस्कुण्ट |                                |
| लाइब्रेरी मद्रास ७०            | छ ।<br>छन्द                    |
|                                |                                |

| মূষ্                       | <u> </u>                   |
|----------------------------|----------------------------|
| छान्दोग्य उपनिषद् ३६       | जे॰ डालमेन ४६              |
| <b>ज</b>                   | जेकच ६६, १०३, १०४          |
| जगदाभरण २०६                | जेकोवी १०, ११, १२, ८३, ९९, |
| जगदीश १५७                  | १०६, १८३                   |
| जयदेव (चन्द्रालोक प्रणेता) | जैयट १६६                   |
| १८४, १८५, १६४              | जेलोपाध्याय १२९            |
| जयदेव (गीत गोविंद प्रणेता) | ड                          |
| १८५, १८७                   | डायोनकाय सोंस्टम ४६,५०,    |
| जयरथ विमर्शिणीकार १७२,     | त                          |
| १७५, १८०, २०५              | तरलकवि १३४                 |
| जयचंद्र १६९                | तरल टीका १८७               |
| जयसिंह (राजा) १५४, १८१     | तरुण बाचस्पति ८७, ९४       |
| जयसिंह काश्मीराधिपति १५४   | तिलक (कवि) १०६             |
| जयन्त १७१                  | तौत भद्द १३६, १४०          |
| जयानक १६८                  | त्रिवेदी ८२, ८६ ९५         |
| जयापीड ७८, १०४, १०५,       | द                          |
| ११०, ११७                   | दण्डी ३८, ३६, ५३, ५५, ६२,  |
| जरनल रायल एशियाटिक         | ६३, ६४, ६५, ६६, ६६, ७३,    |
| सोसायटी १०, २६, ५४, ७६,    | ८४, ८५, ८६, ८७, ६३, १०१    |
| 33, €0, ₹₹,                | १०२, १०५, १०६, ११०,        |
| जरनल बांबे ब्राँच एशियाटिक | १५०, १५२, १५६              |
| सोसाइटी ८३                 | दशकुमार चरित ६५            |
|                            | दशरूपक ९, ३१, १३८, १३६;    |
| जल्हण ९८, १२३, १२५         | १८७                        |
| जानकी हरण ८                | दशावतार चरित १५६,          |
| जिनेन्द्र बुद्धि ८९        | द्शावतार पारत १५०          |
|                            |                            |

| वृष्ठ                           | पृष्ठ                        |
|---------------------------------|------------------------------|
| दाराशिकोह २०६                   | न                            |
| दामोदर गुप्त २३, ३२, ११७        | नट सूत्र ७१                  |
| दिङ्नाग ८६, ९०                  | नन्दिकेश्वर या नन्दि, नन्दि- |
| दुर्विनीत १००                   | भरत १६, २६                   |
| दुर्दक १३४                      |                              |
| दुर्गा प्रसाद १३४               | निम साधु ७२, ११२, ११७,       |
| देवी शतक १२६                    | नरसिंह १८८, १६३              |
| ध                               | नरसिंह टक्कुर १५७            |
| धनञ्जय ९, ३१, १३८, १३९,         | नवसाहसाङ्क चरित १३६, १५३,    |
| रह७, २१४                        | १७०                          |
| धनिक १३८, १३६, १५०              | नागरी प्रचारिणी पत्रिका १३७  |
| <u> थनुवद</u>                   | नागभद्द विश्वेश्वर १८६       |
| धरसेन ७६                        | नागेश (नागोजी भट्ट) १५७,     |
| धर्म कीर्ति ८९, १३०             | २०७, २०८                     |
| ध्वनिकार ६६, ६७, ६९, १०७,       | नाट्यशास्त्र ४, १९, २१, २२,  |
| ₹१५, ११८, १४६, १ <del>५०,</del> | २७, ३८, ३६, ७६, ८०, ११०,     |
| १६१, २०५, २१३                   | १४८, २१२                     |
| ध्वन्यालोक ३०, ३१, ३२, ४२,      | नाट्यवेद ४                   |
| भ्रु, ६६, ६८, ६६, ८७, ८८,       | नायक (भट्ट) ३०               |
| १०३, १०६, १०८, १०९,             | नारायण भद्व ३२, ८१, १३२      |
| 223. 226 23- 247                | नारायण दीक्षित १३५           |
| ११३, ११६, १२८, १४३,             | न्यायवातिक ८६                |
| १४५, १४६, १८२, १८७,<br>२०३      | निरुक्त ४                    |
| भृतराष्ट्र ४७                   | न्यासोद्योत ८६               |
| धातुवृत्ति ८६                   | ं नील कंठ २०३, २०७           |
| धारानगरी १३९                    | नीलकंठ चंपू २०३              |
| , ,                             | 406                          |

| पृष्ठ                         | पृष्ठ                         |
|-------------------------------|-------------------------------|
| नृसिंहदेव , ६४                | पेरुभट्ट २०६                  |
| नृसिंहाचार्य ८३               | पौराणिक काल ३,३९              |
| नेमि कुमार १९०                | प्रकारोन्द्र १५५              |
| नैषधीयचरित ४२, १९४            | प्रताप रुद्र यशोभूषण ७७, ६५,  |
| नोणा १२६                      | १३९, १७२                      |
| प                             | प्रतापरुद्रदेव १८८            |
| पंचतंत्र ११७                  | प्रतिहारेंदुराज ७८, ६६, १०२,  |
| पतंजिल ७१, ६०                 | १०६, १०६, ११४, ११५,           |
| पंडितराज जगन्नाथ १०७, ११८     | १२१, १२२, १२४, १२७            |
| १७२, २०१, २०३, २०६,           |                               |
| <b>२१५</b>                    | प्रतिज्ञा यौगंधरायण ६०        |
| पद्माभरण २००                  | प्रत्यभिज्ञा बृहती वृत्ति १४१ |
| पराविंशिका १४१                | प्रदीप १७१                    |
| परिमल १३६                     | प्रद्योत भट्ट १८६             |
| पाठक (प्रोफेसर) ८३, ८८,       | प्रभाकर भट्ट ३०               |
| ٤٩                            | प्रभाचंद्र १८१                |
| पाणिनि १०, ११, ७१             | प्रभाकर चरित १८१              |
| पिटरसन ८२, ९६, १०५, १६८,      | प्रमाण विनिश्चय १३०           |
| 338                           | प्रसन्न राघव नाटक १८५, १८७    |
| पिशल, ८२, ११५, १७६, १८६       | प्राचीन लेख माला १३८          |
| पिशल की श्रंगार तिलक की       | पृथ्वीकोंकण १००               |
| मूमिका १७२                    | पृथ्वीराज विजय १८०            |
| पीयूष लहरी २०७                | पृथ्वी वल्लम १३८              |
| पुरुषोत्तमलालजी (गोस्वामी) ४४ | ब                             |
| पुलकेशिन द्वितीय ६८, १००      | बटुकनाथ ९१                    |
| पुष्यमित्र १५, ३४, ६३         | बलदेव उपाध्याय ६१             |
| 3.4144 (1) 40) 64             |                               |

| वृष्ठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | पृष्ठ                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| वाण भट्ट ३३, ८८, ८९, ६९,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | भरतमुनि ४, १६, ८०, ६०,    |
| १०१, १३२, १४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ११६, ११८, १३२, १८०        |
| रुप्, रूर्र, रुद्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | भागवत १३५, २०२            |
| बलदेव भूषण १५७<br>बालकवि २०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | भानुदत्त १८६, २०८         |
| बाल चरित्र ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                           |
| बाल रामायणम् १३३, १४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | भामह १८, ३८, ३६, ५३, ६२,  |
| बाल भारत १३१, १३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ६३, ६४, ६४, ६६, ७२, ७३,   |
| मि० वूल्हर १०, ११०, ११५,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ७४, ७५, ७६, ७३, १०१, १०२, |
| १५४, १७९, २०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १०३, १०५, १०६, ११०,       |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ११४, १४३, १४४, १५०,       |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १५७, २१२, २१३             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भामह विवरण १०३            |
| त्रह्मा ४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | भामिनी विलास २०६,         |
| व्रह्मास्त्र १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भारत ४३                   |
| भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | भारती रीति १८             |
| भक्ति रसायन २०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भारत मंजरी १५६            |
| भगवद्गीता ४६, १३९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | भारवि १००, १३२, १४५, १८८  |
| भद् <u>टि १८, ३८, ३६, ७३, ७६,</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | भावप्रकाश १८६             |
| ==, 220, 227, 228, 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | भाषाभूषण २००              |
| The state of the s | भास ३४, ३५, ६२, ६१        |
| भद्दोजि दीक्षित २०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | भीमसेन १६६                |
| भट्टेंदु राज १३६, १४०, १४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | भुवनकोष १३३               |
| भंडारकर १०, ११, ९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | भूषण (टीका) १३, १७        |
| भंडारकर ओरियंटल लाइब्रेरी१०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | भैमरथी ७१                 |
| भवमृति ३२, ३३, ३६, ३७,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | भोजराजा ७०, ११३, १३३, १५३ |
| १०६, १३२, १४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १५६, १८०, १८४, १८८        |
| भर्तु मेंखक ६२,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | र१३                       |

| पृष्ठ                        | पृष्ठ:                                              |
|------------------------------|-----------------------------------------------------|
| मंलक १७३, १७५, १७६,          | महेरवर ११०                                          |
| १७९                          | महेन्द्रपाल १३४, १३७                                |
| मंगल १३२                     | माच ६६, १०६, ११७, १३२,                              |
| मथुरानाथ १६५                 | १८८                                                 |
| मधुसूदन सरस्वती २०२          | माणिक्य चन्द्र १६७, ७६                              |
| मनुस्मृति १३५                | माधवाचार्य ८९, १३६                                  |
| मनोरमा कुच मर्दन २०७         | मालविकामिभित्र ३४                                   |
| मनोरथ १००                    | मालवरुद्र . ७२                                      |
| <b>मम्मट</b> १८, ३१, ४२, ६९, | मुकुलम <mark>इ १०५, ११५, १२१,</mark><br>१ <b>३०</b> |
| ७८, ९३, १०२, १०७, ११३,       | मुंडकोपनिषद ६                                       |
| ११५, १२७, १३६, १४२,          | मुंज ॄ १३८, १३९                                     |
| १४४, १४६, १४७, १४८,          | मुरारिदान २०९                                       |
| १४६, १७७, १८०, १८५,          | मेगास्थनीज ४९, ५०                                   |
| १८८, १९१, १६२, २०५,          | में बदूत ८१                                         |
| २१३, २१४                     | मेकडोनल १४, १५, २६, ४०,                             |
| मयूर १३२                     | 85, 99                                              |
| मिल्लिनाथ १८७, १८९           | मेधातिथि १६६                                        |
| महाभारत ४, १०, ११, १३,       | मेधाविन ७२                                          |
| १४, १५, १६, १७, १८, ४०       | मैक्समूलर ५४, ६६                                    |
| महादेव १८५, १८९              | मोरोपंत ४४.                                         |
| महाभाष्य ७१                  | मृच्छकटिक ६२                                        |
| महिम भट्ट १२३, १२५, १४५,     | य :: ६                                              |
| १४६, १४७, १९३, २१३           | यजुर्वेद ५,६                                        |
| महीपाल १३७                   | यवन १५, ३७, ५०                                      |
| महेराचन्द्र ६६               | यशवन्त यशोभूषण १६६, २०९                             |

# ऐतिहासिक पद्यानुक्रमणिका

|                                                                                                                                                          | দূন্ত                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| यशस्क का अलंकारोदाहरण                                                                                                                                    | 338                                                     |
| यशस्तिलक                                                                                                                                                 | १३७                                                     |
| याज्ञवल्क्य स्मृति                                                                                                                                       | १६६                                                     |
| यास्क                                                                                                                                                    | 8                                                       |
| यूनानी                                                                                                                                                   | ३७                                                      |
| ₹                                                                                                                                                        |                                                         |
| रंगराजाध्वरी                                                                                                                                             | २०१                                                     |
| रघुवंश महाकाव्य                                                                                                                                          | 38                                                      |
| रताकर ११७, १६८,                                                                                                                                          | २०५                                                     |
| रत्नार्पण (टीका) १५५,                                                                                                                                    | १६५                                                     |
| रमेशचन्द्र दत्त                                                                                                                                          | ४६                                                      |
| रमा                                                                                                                                                      | १⊏६                                                     |
| रविवर्मा                                                                                                                                                 | 260                                                     |
| TH THE STREET                                                                                                                                            |                                                         |
| रत गगावर १०७, ११८.                                                                                                                                       | ₹02.                                                    |
| रस गंगाधर १०७, ११८,<br>२०६, २०८                                                                                                                          | २०१,                                                    |
| २०६, २०८                                                                                                                                                 |                                                         |
| २०६, २०८                                                                                                                                                 | २०१,<br>१⊏६,                                            |
| २०६, २०⊏<br>रसार्णव सुधाकर २३,                                                                                                                           |                                                         |
| २०६, २०८<br>रसार्णव सुधाकर २३,<br>१८८<br>राका                                                                                                            | <b>१</b> ⊏६,<br>१⊏६                                     |
| २०६, २०८<br>रसार्णव सुधाकर २३,<br>१८८<br>राका                                                                                                            | १⊏६,                                                    |
| २०६, २०८<br>रसाणेव सुधाकर २३,<br>१८८<br>राका<br>राघव भट्ट ८१<br>राजमित्र                                                                                 | १८६,<br>१८६<br>, ८२                                     |
| २०६, २०८<br>रसाणीव सुधाकर २३,<br>१८८<br>राका<br>राघव भट्ट ८१<br>राजिमित्र<br>राजितरिङ्गणी ३०, १०४,<br>१२६, १५६, १६८,                                     | १८६,<br>१८६<br>, ८२<br>, ८२<br>, ८१                     |
| २०६, २०८<br>रसाणीय सुधाकर २३,<br>१८८<br>राका<br>राघव भट्ट ८१<br>राजिमित्र<br>राजितरिङ्गणी ३०, १०४,<br>१२६, १५६, १६८,                                     | १८६,<br>१८६<br>, ८२<br>, ८२<br>, ८१                     |
| २०६, २०८<br>रसाणीव सुधाकर २३,<br>१८८<br>राका<br>राघव भट्ट ८१<br>राजिमित्र<br>राजितरिङ्गणी ३०, १०४,<br>१२६, १५६, १६८,                                     | १८६,<br>१८६<br>, ८२<br>, ८२<br>, ८१<br>, ८१<br>, ८१     |
| २०६, २०८<br>रसार्णव सुधाकर २३,<br>१८८<br>राका<br>राघव भट्ट ८१<br>राजमित्र<br>राजतरङ्गिणी ३०, १०४,<br>१२६, १५६, १६८,                                      | १ = ६,<br>१ = ६<br>१ = २<br>१ २ ०,<br>१ ६ ६,            |
| २०६, २०८<br>रसाणीव सुधाकर २३,<br>१८८<br>राका<br>राघव भट्ट ८१<br>राजिमित्र<br>राजितरिङ्गणी ३०, १०४,<br>१२६, १५६, १६८,<br>१७६, १८०                         | १८६,<br>१८६<br>, ८२<br>, ८२<br>, ८२<br>, १६६,<br>, १२२, |
| २०६, २०८<br>रसाणंव सुधाकर २३,<br>१८८<br>राका<br>राघव भट्ट ८१<br>राजिमित्र<br>राजितरिङ्गणी ३०, १०४,<br>१२६, १५६, १६८,<br>१७६, १८०<br>राजिशेखर १६, २१, ७२, | १८६,<br>१८६<br>, ८२<br>, ८२<br>, ८२<br>, १६६,<br>, १२२, |

|                        | विष्ठ |
|------------------------|-------|
| राज राज या राजदेव      | 260   |
| रामा एण्ड होमर १०      | , 20  |
| राम शर्मा              | 28    |
| रामायण तिलक            | १३    |
| रामायण शिरोमणि         | १३    |
| रामजन्म                | १५    |
| रामसिंह                | २०८   |
| रामायण मंजरी           | २५६   |
| रामचरण तर्क वागीश      | १६५   |
| रावण                   | १६    |
| रावणवध काव्य           | ७४    |
| रावटेसन                | १५    |
| राशि गणित              | १५    |
| रुद्रट ७२, ८५, १११,    | १३२,  |
| १४३, १५१, १६०,         | १७=,  |
| १८०, १८४, २१३          |       |
| रुद्रभट्ट ११५, ११६,    | ११७   |
| रूप गोस्वामी           | १९५   |
| रुय्यक या रुचक १७१,    | १८५,  |
| १८८, १६१, २१३          |       |
| लघुवृत्ति ७८, १०१,     | १०२,  |
| १०४, १०५               |       |
| लक्ष्मी लहरी           | २०७   |
| लिङ्गी नायक            | २०२   |
| लेवी (प्रोफेसर) २६, ४१ |       |
| लोचन (व्याख्या) ७०,    | ६६,   |
|                        |       |

| পূন্ত                        | ध्रष्ठ                   |
|------------------------------|--------------------------|
| १२१, १३०, १३६, १४०,          | विक्रमांक देवचरित १७६    |
| १८२                          | विक्रमोर्वशी ३४, ३५,     |
| लोल्लट भट्ट ३०, ३१           | विज्जिका ९८              |
| व                            | विद्धशाल भंजिका १३३, १३५ |
| वक्षस्थलाचार्य २०१           | विजयानगरम २०२            |
| वल्लभ देव ११७                | विद्यानाथ १८८, १८६       |
| वलभी ७६                      | विद्याधर १३६, १८७∙       |
| वक्रोक्ति जीवित१२४, १४५, १८२ | पिद्यापीठ पत्रिका २०२    |
| वाग्भष्ट १३३, १८१, १९०       | विलियम्स इंडिनय विजडम ४६ |
| वासवदत्ता ३५,६०              | विष्णुवर्धन १००          |
| वत्सराज ९०                   | विष्णु शर्मा ११७         |
| वररुचि ८१                    | विमिश्णीकार १७७          |
| वाक्पतिराज १३२, १३७, १३८,    | विमर्शिणी १७१            |
| १५३                          | विश्वनाथ १३८, १३९, १६१,  |
| वाचस्पति मिश्र ८९            | १९३, २०५, २१५            |
| वादि जंघाल ८७                | विषम वाण लीला १२४, १२९   |
| वात्स्यायन १६, १३२, १८६      | विश्वावर्त १७६           |
| वामन ८२, ९७, १०५, १०६,       | वीरदत्त १०१              |
| ११०, ११२, ११४, १३२,          | वीरेश्वर २०८             |
| १४३, १५०, १५९, १६१,          | । वेंकट राव २०२          |
| १८०, १८८                     | वेणीसंहार ३१, ३२, ४२     |
| वामनाचार्य २८                | वेद व्यास १०, ४१, ४३     |
| वामुक ११३                    | वेबर १०, ४६, ४७, ४६, ९६, |
| वार्तिककार ७१                | ११५                      |
| वाल्मीकीय रामायण ६           | वैदिककाल ३               |
| वाल्मीकि ३३                  | वैशम्पायन ४४             |

# ऐतिहासिक पद्यानुक्रमणिका

|                       | <b>ভি</b> ন্ত | ES                            |
|-----------------------|---------------|-------------------------------|
| वौद्धायन स्मृति       | १६६           | श्रंगार प्रकाश ७०, १५०, १५२   |
| व्यक्ति विवेक ३०,     | १४६, १८७      | श्रङ्कार तिलक ११५, ११६, ११७   |
| व्याकरण               | - 8           | श्रं गारस्थ १८०               |
| व्यासदास (क्षेमेंद्र) | १५५           | शौद्धोदनि १९६, १९७            |
| वृत्त रतनाकर          | <b>5</b> 2    | श्रीनारायण १६३                |
| <b>चृहत्कथाकार</b>    | 83            | श्रीवल्लम १३८                 |
| श                     |               | श्रीकण्ड चरित १७३, १७४,       |
| शंकर दिग्विजय         | १३६           | 208                           |
| शकुंतला नाटक          | 85            | श्रीहर्ष १६९, १८८, १९४        |
| शंकुक                 | ३०, १४६       | श्वेताश्वतरोपनिषद ५           |
| शतीश चंद्र            | 63            | स                             |
| शतानंद                | ११३           | संकेत (टीका) १७९              |
| शरदागम                | १८६           | सरस्वती तीर्थ १७१             |
| शलाका पुरुष चरित      | १८३           | सरस्वती कंठाभरण ७०, ११३,      |
| शाकटायन               | 32            | १३३, १५०, १८३, २१४            |
| शाखवर्धन              | <b>5</b> 2    | संस्कृत साहित्यका इतिहास      |
| शाहजहाँ               | २०६, २०७      | ( अंग्रेजी, मेकडोनल ) १४, १५, |
| शिशुपाल वध            | 309, 98       | ₹€, ४३, ४८                    |
| शिवरथ                 | 260           | संस्कृत साहित्य का इतिहास     |
| शिवदत्त कविरत्न       | १६५           | (बाबू सुशीलकुमार दे) २२       |
| <b>शिशुवंश</b>        | १५६           | ₹₹, ₹४, ८₹                    |
| शूद्रक                | ६२            | संस्कृत वांगमया चात्रोटक, ११, |
| रोषकृष्ण              | २०८           | १३, १४, १७                    |
| होष गिरि              | 328           | समुद्रबंध १२३, १२५, १४०,      |
| शोभाकार               | 238           | १७२, १७४, १७६, १८०            |
|                       |               |                               |

|                           | वृष्ठ          |                    | र्घ विष्      |
|---------------------------|----------------|--------------------|---------------|
| सामवेद                    | પૂ, દ્         | सोमदेव             | १३७           |
| सारंगधर पद्धति            | ६२, १८६        | सौति ४४            | , ४५, ४७, ५१  |
| साहित्य कौमुदी            | २८             | स्वप्नवासव दत्ता   |               |
| साहित्य दर्पण             | २२, २९, ५३,    | स्टीन              |               |
| ६५, ८३, १५                | ०, १८६, १९१    | स्यादोनी का शिल    | ालेख १३७      |
| साहित्य सर्वस्व           | ११०            | ह                  |               |
| सिद्धांत विंदु            | २०२            | हरिनाथ             | 250           |
| सिद्धांतलेश संग्रह        |                | हर्ष               | १६६, १७०      |
| सिद्धांत कौमुदी           | २०८            | हर्षचरित           | 33, 65        |
| सिंधु                     | १५५            | हर्षवर्धन          | 33,22         |
| सिंधुल                    | १५३            | हरविजय             | १६८           |
| सियाकसलकार (              | स्वभाषालङ्कार) | हरिदत्त            | 202           |
| 69                        | १८६, १८८       | हरिप्रसाद शास्त्री |               |
| सिंहभूपाल<br>सी॰ डी॰ दलाल | <b>१३</b> ४    | मि० हापकिन्स       | 80            |
|                           | ७१             | हरिविलास           | १३३           |
| सुबंधु                    |                | हिंदी मेघदूत विम   | र्श ६, ३४, ६२ |
| सुमनोत्तरा                | ७१             | हिरीन              | 88            |
| सुमित्रा                  | १८५            | हिस्ट्री आफ इंडि   | यन लिटरेचर    |
| स्यंगल                    | \$ <u>\$</u> 8 | ( वेबर ) १०,       |               |
| सुरानंद सुर्शाल कुमार दे  |                | हिस्ट्री आफ इंडि   | यन लिटरेचर    |
|                           | ₹७, ८३, १४३    | (विंटरनीज) ४०      | , ४३, ४७, ४८  |
| सुवर्णनाभ                 | १६, २१         | हिस्ट्री आफ संस्कृ |               |
| सूरदास जी                 | 88             | ( मैक्समूलर )      |               |
| सूक्ति मुक्तावली          | १२३            | हिस्ट्री आफ इंडिय  | या आक्सफोर्ड  |
|                           | 305            | (विंसेंट ए. सि     | थ) ४६,४८      |
| सुब्रह्मण्य शास्त्री      | 400            | (1100 %            |               |

# ऐतिहासिक पद्यामुक्रमणिका

| पृष्ठ                           | विष्ठ                          |
|---------------------------------|--------------------------------|
| हिस्ट्री आफ इंडिया (ऐलफिन्स्टन) | हेमचन्द्र २३, ११७, १२४,        |
| ४६                              | १२७, १३३, १७०, १८३             |
| हिस्ट्री आफ इंडिया केम्ब्रिज ४६ | होमर १०                        |
| हिस्ट्री आफ इंडिया बी. एस.      | हारनेल ५४                      |
| दलाल ४३                         | ं क्ष                          |
| हिस्ट्री आफ इंडिया              | क्षेमेन्द्र ६५, १२४, १२७, १३३, |
| सिविलिजेशन ४३                   | १४१, १४६, १५५,                 |
| हिस्ट्री आफ इंडिया लाजिक ९०     | क्षेमेन्द्रन्यास ८६            |
| हृदयङ्गमा ९४                    |                                |
|                                 |                                |

# इस ग्रंथ के लिखने में सहायक और उपयोग में लाये गये ग्रंथों की नामावली

- १ अग्निपुराण-आनन्दाश्रम संस्करण पूना
- २ अभिधावृत्तिमातृका ( मुकुल भट्ट ) निर्णयसागर प्रेस, बम्बई
- ३ अमरकोष
- ४ अर्थशास्त्र (कौटिल्य)
- ५ अलङ्कार शेखर (केशव मिश्र) निर्णयसागर प्रेस सन् १८६५
- ६ अलङ्कारसर्वस्व (रुप्यक) जयरथ की विमर्शिणी सहित--निर्णय-सागर प्रेस, बंबई सन् १८६३
- ७ अलङ्कार सूत्र ( रुय्यक ) समुद्रबन्ध की व्याख्या अनन्तरायन संस्करण सन् १६२६
- ८ आनन्दवृन्दावन चंपू ( कर्णपूर गोस्वामी ) मथुरा
- ६ आश्रमोपनिषद्
- १० उज्वलनीलमणि ( श्रीरूपगोस्वामी ) नि॰ सा॰ प्रेस, बंबई
- ११ उत्तररामचरित ( भवभूति )
- १२ ऋग्वेद
- १३ एकावली (विद्याधर) बांवे संस्कृत सीरीज
- १४ औचित्यविचारचर्चा (क्षेमेन्द्र) नि० सा० प्रेस बम्बई
- १५ कठोपनिषद्
  - १६ कर्पूरमंजरी (राजशेखर) नि॰ सा॰ प्रेस, बंबई
  - १७ कविकण्डाभरण (क्षेमेन्द्र) निर्वार प्रेस, वंबई
  - श् कामसूत्र (वात्स्यायन)

- १९ काव्यप्रकाश (मम्मटाचार्य) वामनाचार्यकृत वाल्योधिनी व्याख्या-निर्णयसागर प्रस, सन् १९०१
- २० काव्यप्रकाश—श्री गोविन्दठकुरकृत प्रदीप और नागेश भट्टकृत उद्योत व्याख्या सहित
- २१ काव्यप्रकाश-माणिक्यचन्द्रकृत संकेत व्याख्या
- २२ काव्यमीमांसा ( राजशेखर ) गायकवाड़ संकेत व्याख्या
- २३ काब्यादर्श (दण्डी) कुसुमप्रतिमा व्याख्या लाहोर द्वितीयावृत्ति
- २४ काव्यानुशासन ( हेमचन्द्र ) निर्णय सा० प्रेस, बन् १६०१
- २५ काव्यानुशासन (वाग्भट) निर्णयसागर प्रेस, सन् १६१५
- २६ काव्यालङ्कार (भामह) विद्याविलास प्रेस, बनारस
- २७ काव्यालङ्कार ( स्ट्रट ) नि० सा० प्रेस, सन् १८८६
- २८ काव्यालङ्कारसारसंग्रह ( उद्घट ) मंडारकर पूना सन् १६२५
- २९ काव्यालङ्कारसारसंग्रह ( उद्घट ) निर्णयसा० प्रेस, सन् १६१५
- ३० काव्यालङ्कारसूत्र (वामन) सिंहभूपालकृत कामधेनु व्याख्या विद्या-विलास प्रोस, वनारस १६००
- ३१ किरतार्जुनीय (भारवि)
- ३२ कुट्टनीमत ( दामोदर गुत ) निर्णयसागर प्रेस
- २२ कुवलनयानन्द ( अप्पय्यदीक्षित ) श्रीवेंकटेश्वर प्रेस, वम्बई
- ३४ चन्द्रालोक ( पीपूषवर्ष जयदेव ) गुजराती प्रिटिंग बांवे
- ३५ चित्रमीमांसा ( अप्पय्य दीक्षित ) नि० सा० प्रेस
- ३६ छान्दोग्य उपनिषद्
- ३७ जसवन्तजसोभूषण ( मुरारिदान ) मारवाङ् स्टेट प्रेस, जोधपुर
- ३८ दशरूपक (धनंजय) निर्णयसागर प्रेस
- ३६ देवीशतक ( श्री आनन्दवर्धनाचार्य ) नि० सा० प्रेस,
- ४० ध्वन्यालोक (ध्वनिकार) नि० सा० प्रेस, सन् १८९१
- ४१ नागरीप्रचारिणीपत्रिका, बनारस

#### सहायक ग्रंथों की नामावली

```
४२ नाट्यशास्त्र ( श्री भरतमुनि ) नि॰ सा॰ प्रेस, सन् १८६४
 ४३ नाट्यशास्त्र (श्री भरतमुनि) अभिनवगुप्तपादाचार्यकृत अभिनव भारती
     व्याख्या सहित-गायकवाड़ संस्करण
 ४४ नैषधीयचरित ( श्रीहर्ष )
 ४५ प्रतापरुद्रयशोभूषण ( विद्यानाथ ) बोंबे सीरीज
 ४६ प्रसन्नराघव नाटक ( जयदेव )
 ४७ प्राचीनलेखमाला, निर्णयसागर प्रेस बंबई
 ४८ बालरामायण (राजशेखर)
४६ श्रीभगवद्गीता
५० भक्तिरसायन ( श्री मधुसूदन सरस्वती ) अच्युतग्रन्थमाला बनारस
५१ भट्टि काव्य
५२ श्री मद्भागवत
५३ भामिनी विलास ( पण्डितराज जगन्नाथ ) नि० सा० प्रेस, बंबई
५४ मनुस्मृति
५५ महाभारत
५६ महाभारतमीमांसा ( श्री चिंतामणि विनायक वैद्य )
५७ माधुरी पत्रिका, लखनऊ
५८ मालवकामिमित्र (कालिदास)
५६ मुण्डकोपनिषद
६० मेधदूत ( फालिदास )
६१ मुच्छकटक ( शूद्रक )
६२ वशवन्तयशोभूषण ( सुब्रह्मण्य शास्त्री ) मारवाड़ स्टेट प्रेस
६३ याग्यवल्क्य स्मृति
६४ रसतरंगिणी (भानुदच) बनारस
६५ रसमंजरी (भानुदत्त)
६६ रघुवंश (कालिदास)
```

- ६७ रसगङ्गाधर (पण्डितराज जगन्नाथ) नि० सा० प्रेस, सन् १८६४
- ६८ राजतरंगिणी (कल्हण)
- ६६ वकोक्तिजीवित (कुन्तक) ओरियंटल सीरीज कलकत्ता
- ७० वाग्भटालङ्कार (वाग्भट) नि० सा० प्रेस, वंबई
- ७१ वाल्मीकीय रामायण—गोविन्दराजीय भूषण आदि तीन व्याख्या सहित—गुजराती प्रिटिंग बांवे
- ७२ विक्रमोर्वशीय (कालिदास)
- ७३ विद्यापीठ पत्रिका, बनारस
- ७४ वेणीसंहार ( नारायण भट्ट )
- ७५ वृत्तिवातिक ( अप्पय्यदीक्षित ) नि॰ सा॰ प्रेस, बंबई
- ७६ व्यक्तिविवेक (महिम भट्ट ) निर्णयसा० प्रेस,
- ७७ श्रृंगारप्रकाश (भोजराज) ला प्रिटिंग मद्रास
- ७= श्रंगारतिलक ( रुद्रभट्ट ) निर्णयसागर प्रेस,
- ७९ श्रीकण्डचरित ( मंखक ) निर्णयसागर प्रेस,
- ८० स्वेतास्वतरोपनिषद्
- ८१ शिशुपालवध (माघ)
- ८२ संस्कृतवाङ्मयाचा त्रोटक इतिहास (चिन्तामणि विनायक वैद्य)
- ८३ सरस्वतीकण्ठाभरण (भोजराज ) निर्णयसागर प्रेस, बंबई
- ८४ साहित्यदर्पण ( विश्वनाथ ) रुचिरा ब्याख्या
- ८५ साहित्यदर्पण (विश्वनाथ) श्रीकाणे सम्पादित नि० सा० प्रेस,
- ८६ सुभाषितावली (वल्लमदेव)
- ८७ स्वप्नवासवदत्ता (भास)
- ८८ हरिभक्तिरसामृत ( श्रीरूपगोस्वामी ) अच्युतग्रन्थमाला बनारस
- ८६ हरविजय ( रताकर ) नि० सा० प्रेस, बंबई
- ९० हिन्दीमेघदूत विमर्श (कन्हैयालाल पोदार)

# अंग्रेजी के सहायक ग्रंथों की

#### नामावली

- 1 Bhandarkar, Dr. Rama & Homer.
- 2 Cambridge History of India.
- 3 J. Dahlmann: Das Mahabharata Als Epos Und Rechtsbach.
- 4 B. S. Dalal: A History of India.
- .5. S. K. De: History of Sanakrit Poetics.
- 6 Indian Antiquity.
- 7 James Mill & H. H. Wilson: History of British India.
- 8 Journal of the Asiatic Society of Bengal.
- 9 Journal of the Royal Asiatic Society.
- 10 P. V. Kane: Introduction to Sahitya Darpan.
- 11 Lionel D. Barnett: Antiqities of India.
- 12 Macdonell: History of Sanskrit Literature.
- 13 Max Muller: History of Ancient Sanskrit Literature.
- 14 Max Muller: India what can it teach us.
- 15 R. C. Mazumdar: Ancient Indian History.
- 16 R. G. An Outline of Ancient Indian History and Civilization.
- 17 Monier Williams: Indian Wisdom.
- 18 Mountstuart Elphinston: The History of India.
- 19 Oldenberg: Das Mahabharata.
- 20 Peterson: Kashmir Roport.
- 21 Rameshchandra Dutt: History of Civilization in Ancient India.
- 22 P. C. Roy: Translation of Mahabharata.
- 23 C. V. Vaidya: The Mahabharata A Criticism.
- 24 Vincent A. Smsth: The Oxford History of India.
- 25 Weber: History of Indian Literature.
- 26 Winternitz: History of Indian Literature.

for inte

and the Land Land

Mary to the second

special deligibility in a

3 24 3

gradian (art) gradian History

Parish Present and Chilling

The second second

Service of the servic

Supplied to be the



